


OKULDA 

KÜLTÜREL 

DİNAMİKLER 
Cultural Dynamics in Schools 

Prof. Dr. Nuri BALOĞLU 



OKULDA KÜLTÜREL DİNAMİKLER
Cultural Dynamics in Schools

Prof. Dr. Nuri BALOĞLU

Genel Yayın Yönetmeni: Berkan Balpetek 
Kapak ve Sayfa Tasarımı: Duvar Design
Baskı: Aralık 2025
Yayıncı Sertifika No: 49837
ISBN: 978-625-8572-37-7

© Duvar Yayınları
853 Sokak No:13 P.10 Kemeraltı-Konak/İzmir
Tel: 0 232 484 88 68

www.duvaryayinlari.com
duvarkitabevi@gmail.com



ÖNSÖZ 

Bu kitap, okulun yalnızca dersliklerden, programlardan ve mevzuattan ibaret 

olmadığını; onu asıl anlamlı ve etkili kılan unsurun okul kültürü olduğunu 

merkeze alarak kaleme alınmıştır. Okullarda her gün yaşanan başarılar, sorunlar, 

ilişkiler ve alınan kararlar, büyük ölçüde paylaşılan değerler, inançlar ve 

alışkanlıklar tarafından şekillendirilmektedir. Bu yönüyle okul kültürü, bir 

okulun görünmeyen ama en güçlü belirleyicisidir. 

Kitapta, okul yöneticilerinin güçlü, pozitif ve sürdürülebilir bir okul kültürü 

oluşturabilmeleri için dikkat etmeleri gereken temel kültürel dinamikler ele 

alınmaktadır. Okulun sahip olduğu kültürü tanımanın, anlamlandırmanın ve 

gerektiğinde dönüştürmenin neden önemli olduğu; bu süreçte okul yöneticilerinin 

liderlik rolleri, öğretmenlerle kurulan ilişkiler, ortak vizyon oluşturma çabaları ve 

paydaş katılımı çerçevesinde açıklanmaktadır. Okuldaki kültürel yapı 

çözümlenerek, okulun güçlü yönleri kadar gelişime açık alanlarının da nasıl fark 

edilebileceği üzerinde durulmaktadır. 

Bu eser, okul yöneticilerine hazır reçeteler sunmaktan çok; düşündürmeyi, 

fark ettirmeyi ve yön göstermeyi amaçlamaktadır. Ayrıca, okul kültürünü 

dönüştürmenin kısa vadeli bir müdahale değil, sabır, tutarlılık ve bilinçli liderlik 

gerektiren bir süreç olduğunu vurgulamaktadır. Kültürün; törenlerden iletişim 

biçimlerine, karar alma süreçlerinden öğretmen iş birliğine kadar okul yaşamının 

her alanında nasıl somutlaştığı örnekler ve kavramsal çerçevelerle ele 

alınmaktadır. 

Umarım bu kitap, okul yöneticilerinin kendi okullarına yeni bir gözle 

bakmalarına, mevcut kültürü daha iyi okumalarına ve öğrenciler ile öğretmenler 

için daha güvenli, destekleyici ve öğrenmeyi önceleyen bir okul ortamı 

oluşturmalarına katkı sağlar. Eğer bu çalışma, bir okulda bile olsa küçük bir 

farkındalık yaratır ve olumlu bir kültürel değişimin başlangıcına vesile olursa 

amacına ulaşmış olacaktır. 

Aralık 2025 

Prof. Dr. Nuri BALOĞLU 

iii



İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ............................................................................................................. iii
BÖLÜM I 

İNSAN VE KÜLTÜR ......................................................................................... 1 

İnsan ................................................................................................................ 1 

Kültür .............................................................................................................. 2 

Türk Düşünce ve Bilim Dünyasında Kültür Kavramı ..................................... 3 

Kültür Çeşitleri ................................................................................................ 5 

Kültürel Determinizm ..................................................................................... 5 

Kültürel Görelilik ............................................................................................ 5 

Kasıtlı Kültürleme ........................................................................................... 6 

Örgüt Kültürü .................................................................................................. 6 

Okul Örgütünde Kültür ................................................................................... 6 

BÖLÜM III 

TOPLUMSAL VE KURUMSAL KÜLTÜR ARASINDAKİ İLİŞKİLER .... 8 

Hofstede’nin Toplumsal Kültür Boyutları ....................................................... 9 

Güç Mesafesi ................................................................................................... 9 

Bireycilik – Toplulukçuluk ............................................................................ 10 

Maskülen (Erillik) – Feminen (Dişillik) ........................................................ 10 

Belirsizlikten Kaçınma .................................................................................. 11 

Uzun Vadeye Karşı Kısa Vadeli Yönelim ...................................................... 12 

Serbestlik – Kısıtlılık ..................................................................................... 12 

Hofstede’nin Araştırma Sonuçları (ABD, Japonya, Almanya, İsveç,Çin, 

Türkiye)  ........................................................................................................ 13 

Eğitim Örgütlerindeki Durum ....................................................................... 14 

BÖLÜM III 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜN TEORİK DERİNLİĞİ ........................................ 15 

Örgüt Kültürü Katmanları ............................................................................. 15 

Artifaktlar ...................................................................................................... 16 

Değerler ve İnançlar ...................................................................................... 16 

Temel Varsayımlar ......................................................................................... 17 

BÖLÜM IV 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜN KAPSAMI ............................................................ 19 

Dışsal Uyum .................................................................................................. 19 

İçsel Bütünleşmeyi Yönetebilme ................................................................... 20 

Kültürel Gerçeklik Varsayımları ................................................................... 21 

Gerçeklik Seviyeleri ...................................................................................... 21 

İnsan Doğasına İlişkin Varsayımlar ............................................................... 22 

iv



BÖLÜM V 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜ ÇÖZÜMLEYEBİLMEK ....................................... 24 

Süreç Odaklı ya da Sonuç Odaklı Örgütler ................................................... 24 

Çalışan Odaklı ya da İş Odaklı Örgütler ....................................................... 24 

Profesyonel (Meslekî) Odaklı ya da Yerel Odaklı Örgütler .......................... 25 

Açık Sistem Odaklı ya da Kapalı Sistem Odaklı Örgütler ............................ 25 

Katı Denetim Odaklı ya da Esnek Denetim Odaklı Örgütler ........................ 25 

Pragmatik ya da Normatif Yaklaşım Odaklı Örgütler ................................... 25 

Örgüt Kültürünü Deşifre Edebilme ............................................................... 25 

BÖLÜM VI 

KÜLTÜR ÇEŞİTLERİ VE ÖRGÜT KÜLTÜRÜYLE İLGİLİ 

BAZI KAVRAMLAR ...................................................................................... 28 

Makro Kültür ................................................................................................. 28 

Mikro Kültür ................................................................................................. 28 

Alt Kültür ...................................................................................................... 29 

Jenerik (Öz) Kültür ....................................................................................... 29 

Baskın Kültür ................................................................................................ 29 

Parçalanmış Kültür ........................................................................................ 29 

Zayıf Kültür ................................................................................................... 30 

Örgüt İklimi ................................................................................................... 30 

Örgüt Sağlığı ................................................................................................. 31 

Örgütsel Kültürü Kavramak .......................................................................... 31 

BÖLÜM VII 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNDEN OKUL KÜLTÜRÜNE ...................................... 33 

Okul Kültürü Neden Önemlidir? ................................................................... 35 

Okul Kültürünün İşlevi ................................................................................. 36 

Okuldaki Alt Kültürler .................................................................................. 37 

Okul Kültürü ve Motivasyon ........................................................................ 38 

Okul Kaynakların Yönetiminde Kültürün Etkisi ........................................... 38 

Sağlıklı Okul ................................................................................................. 38 

Mutlu Okul .................................................................................................... 39 

BÖLÜM VIII 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜN DİNAMİKLERİ .................................................. 40 

Temel Varsayımlar......................................................................................... 40 

Değerler ......................................................................................................... 41 

İnançlar .......................................................................................................... 43 

Semboller ...................................................................................................... 46 

Normlar ......................................................................................................... 51 

Ritüeller ve Törenler (Seremoniler) .............................................................. 53 

Mitler, Efsaneler ve Hikâyeler ...................................................................... 55 

Kahramanlar ve Liderler ............................................................................... 56 

v



Dil .................................................................................................................. 58 

Artifaktlar ...................................................................................................... 59 

BÖLÜM IX 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNDE TİPOLOJİ VE YÖNELİMLER ......................... 61 

Zorlayıcı Örgütler .......................................................................................... 61 

Faydacı Örgütler ............................................................................................ 61 

Normatif Örgütler .......................................................................................... 61 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜ TİPOLOJİLERİ ........................................................... 62 

1. Güç Kültürü .............................................................................................. 62 

2. Rol Kültürü ............................................................................................... 63 

3. Görev Kültürü ........................................................................................... 63 

4. Birey Kültürü ............................................................................................ 64 

Pheysey’in Kültür Tipleri .............................................................................. 65 

BÖLÜM X 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜ VE LİDERLİK ............................................................. 67 

BÖLÜM XI 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜ ÖLÇME VE ARAŞTIRMA .................................. 69 

Örgüt Kültürü Ölçekleri ................................................................................ 69 

Örgüt Kültürü Araştırmaları .......................................................................... 70 

Anketlerin Kullanımındaki Sorunlar ............................................................. 72 

BÖLÜM XII 

OKULUN GELECEĞİ ................................................................................... 74 

KAYNAKÇA .................................................................................................... 76 

vi



BÖLÜM I 

İNSAN VE KÜLTÜR 

İnsan 

“İnsan nedir?” sorusuna farklı bilim alanları farklı yanıtlar vermektedir. Bu 

tanımlar, birbirini tamamlayan bir yapbozun parçaları gibi, insan olgusuna ilişkin 

büyük resmi ortaya koymaktadır. Bu büyük resme bakarak insanı anlamaya 

yönelik çabalar, hangi alanlarda gelişmemiz gerektiğini ve yaşamda gerçekten 

neyin önemli olduğunu kavramamıza da yardımcı olmaktadır. 

Biyoloji bilimi insanı, “genellikle 46 kromozomlu, gelişmiş bir sinir sistemine 

sahip, dik durabilen ve karşılayıcı baş parmağı bulunan bir primat” olarak 

tanımlamaktadır. Karşılayıcı baş parmağın sağladığı bu anatomik avantaj, insanın 

yarattığı uygarlıkları ve dünya sahnesinde ortaya koyduğu büyük ölçekli 

faaliyetleri açıklayan önemli bir unsurdur. 

Sosyolojik bakış açısına göre insan, kültürel bir bağlam içinde var olan; sosyal 

yapı ve kurumlar oluşturan ve bu yapıları dönüştürerek toplumsal yaşamını 

geliştiren bir varlıktır. Sosyolojinin ilgi alanı, aile gibi küçük topluluklardan 

büyük uygarlıklara; organize suç örgütlerinden dinî cemaatlere, ırk, yaş ve sosyal 

sınıf ayrımlarından ortak bir kültürün paylaşılan inançlarına kadar geniş bir 

yelpazeye uzanmaktadır. Bu bilim dalının temel amacı, sosyal dünyayı anlamak 

ve insanın diğer insanlarla ve toplumla kurduğu etkileşimleri çözümlemektir. 

Sosyoloji sıklıkla psikoloji ile karıştırılmaktadır. Her iki disiplin birbiriyle 

yakından ilişkili olsa da odak noktaları bakımından önemli farklılıklar gösterir. 

Psikoloji, genel olarak “zihin ve davranışın incelenmesi” olarak 

tanımlanabilirken; sosyoloji, bireyler, gruplar ve kurumlar arasındaki ilişkileri, 

toplumun nasıl işlediğini ve bu işleyişin toplumun tamamına mı yoksa belirli 

grupların yararına mı hizmet ettiğini anlamaya çalışır. 

Antropoloji ise insanı hem kültür üreten hem de kültür tarafından 

biçimlendirilen bir varlık olarak ele alır. Antropologların bir kısmı insanın 

biyolojik yapısını; genetiğini, kemiklerini, beslenme biçimlerini ve sağlığını 

incelemektedir. Bir kısmı, insan topluluklarının yüzlerce hatta binlerce yıl önce 

nasıl yaşadığını ve onlar için neyin önemli olduğunu anlamak amacıyla eski 

uygarlık ve kültürleri araştırır. Diğer bir grup antropolog ise farklı 

coğrafyalardaki insan topluluklarının gündelik yaşantılarını gözlemleyerek, dilin 

nasıl kullanıldığını, anlamın nasıl üretildiğini ve sosyal eylemlerin nasıl 

örgütlendiğini incelemektedir. 

Din, “insanın kaderini bağlı gördüğü üstün bir güç ya da ilkeye inancı ve bu 

inancın sonucu olarak ortaya çıkan zihinsel ve ahlaki tutum” şeklinde 

tanımlanmaktadır (Doğan, 1979: 75). Dinî bakış açısına göre insanlığın varoluşu 

1



ilahi yaratılışın bir sonucudur. İnsan, yaratıcının verdiği ruh ve bedenden oluşan, 

bir yaratılış gayesi bulunan bir varlıktır. Bu çerçevede bireylerin ve toplumların, 

dinin öngördüğü ahlaki sorumlulukları yerine getirmesi beklenir. 

Felsefeye göre insanın ayırt edici özelliği soyut ve rasyonel düşünebilme 

yeteneğidir. Bu yeteneğin mümkün kıldığı dil, kültür, ideoloji ve dünya görüşü 

gibi etkinlikler, insan yaşamının temel bileşenleridir. “İnsan nedir?” sorusu, 

yalnızca bireysel anlam arayışlarının değil, felsefenin farklı disiplinlerinin de 

merkezinde yer alır. Felsefede insan, “akıl sahibi, irade sahibi ve özgür bir varlık” 

olarak tanımlanmıştır. 

Türk Dil Kurumu sözlüğünde insan, “toplum hâlinde bir kültür çevresinde 

yaşayan; düşünme ve konuşma yeteneğine sahip, evreni bütün olarak 

kavrayabilen, bu kavrayış sonucunda çevresini değiştirebilen ve 

biçimlendirebilen canlı” olarak tanımlanmaktadır. 

İnsan, merak eden bir varlıktır. Olayları anlama ve etkileme isteği; fen, 

teknoloji, sosyoloji, psikoloji, felsefe, din ve diğer bilgi alanlarının gelişimini 

motive etmiştir. Bu bilgi alanları aracılığıyla insanlar hem yaşadıkları dünyayı 

hem de kendilerini anlamlandırmaya çalışmışlardır. “Büyük resmi görmek” 

ifadesi, genellikle ayrıntılardan ziyade bir düşüncenin ya da sürecin nihai 

sonucuna odaklanabilme yetisini ifade eder. İnsana dair büyük resmi görebilen 

kişiler, farklı bakış açılarını bütüncül biçimde değerlendirebilen ve insanlık için 

bir vizyon ortaya koyabilen bireyler olmuşlardır. 

Kültür 

Kültür, insanın ne olduğu ve dünyada nasıl var olduğu sorularıyla doğrudan 

ilişkili olduğu için tanımlanması güç bir kavramdır. İnsanın evren içindeki 

konumu, inançları, birikimleri, fiziksel çevreyle kurduğu ilişki ve topluluk 

hâlinde yaşama biçimleri kültürün temel inceleme alanlarını oluşturur. Pek çok 

antropolog ve araştırmacı kültürü, insan yaşamına yön veren temel bir olgu olarak 

ele almaktadır. 

Kültür insan için bir zorunluluktur; insan yaşamının kültür tarafından 

dokunulmamış herhangi bir yönü yoktur. Kültür, bireylerin kişiliklerinin 

oluşumunu, düşünme biçimlerini, problem çözme yaklaşımlarını; şehirleri ve 

büyük yapıları nasıl tasarlayıp inşa ettiklerini; eğitim, sağlık, güvenlik ve 

ulaştırma sistemlerini nasıl organize ettiklerini de kapsar. 

Karl Marx’a göre kültür, doğanın yarattıklarına karşılık insanın yarattığı her 

şeyi ifade eder (akt. Güvenç, 2021: 97). Birleşmiş Milletler Eğitim, Bilim ve 

Kültür Örgütü (UNESCO) kültürü; sanat ve edebiyatın yanı sıra yaşam tarzlarını, 

birlikte yaşama biçimlerini, değer sistemlerini, gelenekleri ve inançları kapsayan; 

2



bir toplumun ya da sosyal grubun kendine özgü manevi, maddi, entelektüel ve 

duygusal özelliklerinin bütünü olarak tanımlamaktadır. 

Türk Dil Kurumu (2024) kültürü, “tarihsel ve toplumsal gelişme süreci içinde 

yaratılan maddi ve manevi değerler ile bunların sonraki kuşaklara aktarılmasını 

sağlayan araçların bütünü” şeklinde tanımlar. Kültür aynı zamanda, bir 

topluluğun etkileşim hâlindeki üyeleri tarafından paylaşılan; gelenekler, inançlar, 

değerler, normlar ve sembollerden oluşan, öğrenilmiş bir anlamlar sistemi olarak 

da değerlendirilebilir (Ting-Toomey, 1999). 

Kültürün temel özelliklerinden biri, insanların onunla doğmamalarıdır. Kültür 

doğumdan itibaren öğrenilir ve bireyin yaşamı boyunca sürer. Sosyalleşme 

yoluyla kuşaktan kuşağa aktarılır; bu süreçte bireyler, içinde yaşadıkları 

toplumun davranış kalıplarını, inançlarını ve değerlerini içselleştirir. 

Kültür, bireylere ait olma ve dünyaya uyum sağlama duygusu kazandırır. 

Dünyayı algılama biçimlerini şekillendirir ve hızlı değişimlerin yaşandığı 

koşullarda dahi yaşamda bir istikrar duygusu sunar. 

Her toplumun kültürü aynı değildir. Daha geniş bir kültür içinde, kendine özgü 

inanç, değer ve uygulamalara sahip alt kültürler bulunur. İnsanlık tarihi boyunca, 

dünyanın farklı bölgelerinde, insanların ne düşündüğünü, neye değer verdiğini ve 

nasıl davrandığını şekillendiren çok sayıda kültür ve alt kültür ortaya çıkmıştır. 

Kültür zaman içinde değişir ve gelişir. Yeni inançlar, değerler ve uygulamalar 

eskilerin yerini alır. Dış etkilere açık toplumlarda kültürel değişim daha hızlı 

gerçekleşir. Kültürün yeniden konumlandırılması, bir toplumun kültürel anlam 

dünyasının yeniden yapılandırılması anlamına gelir. 

 

Türk Düşünce ve Bilim Dünyasında Kültür Kavramı 

Türk düşünce ve bilim dünyasında kültür kavramı üzerine yapılan çalışmalar, 

kavramın çok boyutlu yapısını ortaya koymaktadır. Bu alanda öne çıkan başlıca 

isimler ve yaklaşımları aşağıda özetlenmiştir: 

 

Ziya Gökalp (1876–1924) 

Türk sosyolojisinin kurucu isimlerinden biri olan Gökalp, kültür (hars) ile 

medeniyet ayrımını sistematik biçimde ele alan ilk düşünürdür. Ona göre kültür; 

bir millete özgü dil, din, ahlak, gelenek ve estetik değerlerden oluşurken, 

medeniyet milletlerarası ve evrensel unsurları (bilim, teknik vb.) kapsar. 

 

Erol Güngör (1938–1983) 

Hukukçu ve sosyal psikolog olan Güngör, kültürü inançlar, bilgiler, duygu ve 

heyecanlar bütünü olarak tanımlar. Medeniyeti ise değerler ve inançlar sistemi 

olarak ele alır. Kültür ile medeniyet arasında karşılıklı bir ilişki bulunduğunu 

3



vurgular ve kurumların bu değer ve inançların birer ürünü olarak ortaya çıktığını 

savunur. 

 

Yılmaz Özakpınar (1934–2022) 

Edebiyatçı ve psikolog olan Özakpınar, kültürü insan zihninin sembolik 

düşünme ve tasarım gücünün bir ürünü olarak görür. Bu nedenle maddi–manevi 

kültür ayrımını gereksiz bulur. Kültür ve medeniyetin doğada kendiliğinden var 

olmadığını, insan ürünü olduğunu vurgular. 

 

Cemil Meriç (1916–1987) 

Edebiyatçı, felsefeci ve sosyolog olan Meriç, kültürü “irfan” kavramı 

üzerinden açıklar. Kültürün kaynağını bir toplumun duygularında, sevinçlerinde 

ve heyecanlarında görürken; medeniyeti aklın ve bilimin ortaya çıkardığı bir 

birikim olarak değerlendirir. 

 

Mümtaz Turhan (1908–1969) 

Sosyal psikoloji ve kültür değişmeleri alanında çalışmalar yapan Turhan, 

kültürü bir toplumun öğrenilmiş davranışları, değerleri ve düşünce sistemleri 

bütünü olarak ele alır. Kültür Değişmeleri adlı eseri bu alanda temel kaynaklardan 

biridir. 

 

İbrahim Kafesoğlu (1914–1984)  

Türk kültür tarihi alanında önemli çalışmaları bulunan Kafesoğlu, kültürü bir 

milletin tarih boyunca oluşturduğu maddi ve manevi değerlerin bütünü olarak 

tanımlar. Çalışmalarında özellikle Türk-İslam kültürü üzerinde durur. 

 

Niyazi Berkes (1908–1988) 

Sosyolog ve düşünce tarihçisi olan Berkes, kültürü toplumun dünya görüşü, 

düşünce yapısı ve yaşam biçimiyle birlikte ele alır. Modernleşme süreci ile kültür 

arasındaki ilişkiye odaklanmıştır. 

 

Hilmi Ziya Ülken (1901–1974) 

Felsefeci ve sosyolog olan Ülken, kültürü toplumun bilgi, inanç, sanat, ahlak 

ve düşünce sistemlerinin bütünü olarak değerlendirir ve kültür–medeniyet 

ilişkisini felsefi bir perspektifle inceler. 

 

Bozkurt Güvenç (1932–2019) 

Antropolog olan Güvenç, kültürü insanın doğaya eklediği her şey olarak 

tanımlar. Kültürü öğrenilen, aktarılan ve paylaşılan bir sistem olarak açıklar. 

4



Kültür Çeşitleri 

Aynı kültür içinde yaşayan bireyler dahi farklı zihinsel programlama 

katmanlarına sahiptir. Bu kültürel katmanlar farklı düzeylerde ortaya çıkar: 

• Ulusal düzey: Bir bütün olarak ulusla ilişkilidir. 

• Bölgesel düzey: Ulus içindeki etnik, dilsel veya dinî farklılıkları kapsar. 

• Cinsiyet düzeyi: Kadın ve erkek rollerine ilişkin kültürel beklentilerle 

ilgilidir. 

• Nesil düzeyi: Kuşaklar arası değer, tutum ve davranış farklılıklarını ifade 

eder. 

• Sosyal sınıf düzeyi: Eğitim olanakları ve meslek farklılıklarıyla ilişkilidir. 

• Kurumsal düzey: Belirli bir kuruluşun kendine özgü kültürüyle ilgilidir. 

 

Kültürel Determinizm 

Kültürel determinizm, kültürün insan davranışlarını, düşüncelerini ve 

değerlerini büyük ölçüde şekillendirdiğini savunan bir yaklaşımdır. Bu görüşe 

göre bireylerin kimlikleri ve eylemleri, biyolojik ya da çevresel faktörlerden çok, 

kültürel geçmişleri, normları ve sosyal uygulamaları tarafından belirlenir. 

Kültürel bağlamlar, toplum içindeki insan deneyimlerinin, inançların ve 

etkileşimlerin biçimlenmesinde merkezi bir role sahiptir. Bu yaklaşım, insan 

davranışının nedenlerini büyük ölçüde bireyin kontrolü dışında konumlandırması 

nedeniyle eleştirilmiştir. Kültürel determinizme göre insanlar, içinde 

bulundukları kültürel koşullar tarafından şekillendirilen, büyük ölçüde edilgen 

varlıklar olarak görülür. 

Kültürel determinizme eğitim alanından örnek vermek mümkündür. 

Kolektivist kültürlerin yaygın olduğu Doğu Asya toplumlarında eğitim sistemleri 

genellikle grup uyumu, iş birliği ve dayanışmayı vurgular. Buna karşılık bireyci 

kültürlerin baskın olduğu Batı toplumlarında kişisel başarı ve rekabet ön plana 

çıkar. Bu durum, kültürel değerlerin öğrenci davranışlarını nasıl şekillendirdiğini 

göstermektedir. Eğitimcilerin, eğitim reformu ve tasarım süreçlerinde kültürel 

bağlamların etkisini dikkate almaları bu nedenle önemlidir. Bazı antropologlar, 

insan olmanın evrensel bir “doğru yolu” bulunmadığını savunur. Bir toplumda 

“bizim yolumuz” olarak kabul edilen davranış ve değerler, başka bir toplumda 

geçerli olmayabilir. Bu nedenle kültür konusunda bilinçli bireyler için en uygun 

tutum hoşgörüdür. 

 

Kültürel Görelilik 

Kültürel görelilik, farklı kültürel grupların farklı biçimlerde düşündüğünü, 

hissettiğini ve davrandığını kabul eden bir yaklaşımdır. Bir kültürü diğerinden 

üstün ya da aşağı görmek için bilimsel ölçütler bulunmadığını savunur. 

5



Toplumlar arası kültürel farklılıkların incelenmesi, bu yaklaşımın temel 

varsayımını oluşturur. 

Etnosantrizm 

Etnosantrizm, bireyin kendi kültürünü diğer kültürlerden üstün görmesi 

eğilimidir. Bu yaklaşım, diğer yaşam biçimlerini kişinin kendi kültürel 

çerçevesinin çarpıtılmış bir yansımasına indirger ve indirgemeci bir bakış açısı 

üretir. 

 

Kasıtlı Kültürleme 

Hofstede (2011), ulusal kültürü “insan zihninin kolektif programlanması” 

olarak tanımlar. Bu tür programlamaların büyük ölçüde eğitim kurumları 

aracılığıyla, kasıtlı kültürleme yoluyla gerçekleştirildiği kabul edilir. Buradaki 

kasıt, toplumda üzerinde uzlaşılmış değerler sistemini ve toplumsal konsensüsü 

ifade eder. 

 

Örgüt Kültürü 

Bamidele’ye göre (2022) örgüt kültürü, örgütün iç ve dış çevreden 

kaynaklanan zorluklarla karşılaşması ve bunlarla baş etmeyi öğrenmesi sürecinde 

şekillenir. Bu süreçte geliştirilen ilke ve uygulamalar, örgütün çevreye uyum 

sağlamasına ve başarısını sürdürmesine katkı sağladığı ölçüde korunur. Yeni 

üyelere bu ilkeler ve iş yapma biçimleri aktarılır. Bu nedenle örgüt kültürü, insan 

kaynakları politikaları ve örgütsel gelişim programlarında önemli bir belirleyici 

olarak dikkate alınmalıdır. 

Farklı tanım ve yaklaşımlar bulunmakla birlikte, değerlerin, normların ve 

felsefelerin paylaşılması örgüt kültürünün ortak unsurları arasında yer alır. Birçok 

araştırmacı, örgüt kültürünün temel işlevlerinden birinin örgüt içinde “takım 

ruhu” oluşturmak olduğunu vurgulamaktadır. Bu yönüyle örgüt kültürü, 

endüstriyel ilişkiler ve insan ilişkileri yönetimi açısından temel bir inceleme 

alanıdır. 

Her örgüt, tıpkı her birey gibi, kendine özgü bir karaktere sahiptir. Örgüt 

kültürü, birlikte çalışan bireyler arasında “biz” duygusunu geliştirerek 

davranışları etkileyen; büyük ölçüde soyut ancak son derece güçlü bir unsur 

olarak ortaya çıkar. 

 

Okul Örgütünde Kültür 

Örgütlenme, belirli hedeflere ulaşmak amacıyla bireylerin koordineli biçimde 

birlikte çalışmasını ifade eder. İnsanlar tarih öncesi dönemlerden bu yana 

örgütlenmiş; bu durum uzmanlaşmayı ve verimliliği artırmıştır. Örgütler; 

6



makine, canlı organizma, kültür ya da kontrol mekanizması gibi farklı 

metaforlarla ele alınabilir. 

Örgüt, ortak bir amacı gerçekleştirmek için iş birliği yapan bireyler 

topluluğudur. Yönetim ise örgütsel hedeflere ulaşmak amacıyla insan ve maddi 

kaynakların planlanması, örgütlenmesi, yönlendirilmesi ve denetlenmesi 

sürecidir. 

Örgüt kültürü; bir örgütü diğerlerinden ayıran, üyeler tarafından paylaşılan 

varsayımlar, değerler, inançlar, normlar ve sembollerden oluşan bir anlamlar 

bütünüdür. Schein’e (1985) göre örgüt kültürü, bir grubun iç bütünleşme ve dış 

çevreye uyum sorunlarını çözerken geliştirdiği ve yeni üyelere aktardığı temel 

varsayımlar sistemidir. 

Okullar, yalnızca öğrenmenin gerçekleştiği mekânlar değil; aynı zamanda 

karmaşık örgütsel yapılardır. Okulların işleyişini, kültürünü ve liderlik süreçlerini 

anlamak; eğitimciler, öğrenciler, veliler ve eğitim deneyimini geliştirmek isteyen 

tüm paydaşlar için önemlidir. 

Etkili okulların güçlü kültürlere sahip olduğu ve bu kültürlerin okul 

gelişiminde belirleyici rol oynadığı pek çok araştırmada ortaya konmuştur. 

Okullarda gerçek ve kalıcı değişim, yalnızca dış müdahalelerle değil; okulun 

kendi iç dinamikleri, değerleri, normları ve anlam dünyasıyla mümkündür. 

Sürdürülebilir okul gelişimi, paylaşılan anlamlar oluşturmayı ve bu anlamları 

destekleyen kültürel normları güçlendirmeyi gerektirir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

7



BÖLÜM II 

TOPLUMSAL VE KURUMSAL KÜLTÜR ARASINDAKİ İLİŞKİLER 

 

Örgüt kültürü, örgütün içinde yer aldığı toplumun kültüründen bağımsız 

değildir. Kültür yönetimi, yönetim ise örgütsel davranışı etkiler. Peki bu etkileşim 

gerçekten bu kadar belirleyici midir? 

Bu soru gerek sosyoloji gerekse işletme alanında uzun yıllardır önemli bir 

araştırma konusu olmuştur. Yönetsel davranışlardaki kültürel farklılıkların 

yarattığı etkileri bilimsel bir merakla ilk kez sistematik biçimde ele alan 

isimlerden biri Alman sosyolog Max Weber’dir. Weber, Avrupa’daki Protestan 

ve Katolik toplumları karşılaştırmış; analizlerini Çin ve İslam toplumlarını da 

kapsayacak şekilde genişletmiştir (Kuşakçı, 2023: 140–141). 

Yönetimde insan ilişkileri akımı, üniversite araştırmacısı Elton Mayo’nun 

1928 yılında ABD’de Western Electric Şirketi’nin Hawthorne Fabrikası’nda 

yürüttüğü ve işyeri koşullarının çalışan verimliliği üzerindeki etkisini inceleyen 

deneylerle başlamıştır. Bu deneyler sonucunda elde edilen bulgular, çalışan 

motivasyonunun sağlanmasında sosyal değişkenlerin; ısı, ışık, renk ve oksijen 

düzeyi gibi fiziksel koşullardan ve hatta ücret düzeyinden daha etkili olabildiğini 

ortaya koymuştur. Bu durum, örgütsel verimliliği artırmak amacıyla çalışanların 

sosyal ve psikolojik ihtiyaçlarını gözeten yönetici profillerini ve yönetim 

uygulamalarını gündeme getirmiştir. 

İnsan ilişkileri akımının temelinde katılımcı yönetim, sürekli geri bildirim ve 

takdir gibi insan merkezli uygulamalar yer almaktadır. Örgüt kültürünün üretimi 

artıran bir sosyal dinamik olarak ilk kez bu bağlamda fark edildiği söylenebilir. 

McGregor’un 1960 yılında geliştirdiği X ve Y Teorileri, motivasyon, çalışan 

davranışı ve iş performansı üzerine kurulu en bilinen yaklaşımlar arasındadır. X 

Teorisi, çalışanların doğası gereği tembel olduklarını, işten hoşlanmadıklarını ve 

bu nedenle çalışmaya zorlanmaları gerektiğini varsayarken; Y Teorisi, işin doğal 

bir etkinlik olduğunu ve çalışanların sosyal ve psikolojik ihtiyaçları 

karşılandığında işten doyum alabileceklerini savunmaktadır. Bu yaklaşım, iş 

yerinde insan davranışını anlamak için önemli bir çerçeve sunmuş; sonraki 

araştırma ve uygulamalara yön vermiştir. Bu teorilerle birlikte yöneticilerin 

tercihleri doğrultusunda farklı örgüt kültürlerinin şekillendiği görülmektedir. 

Maslow’un 1969 yılında geliştirdiği İhtiyaçlar Hiyerarşisi yaklaşımı ile 

Reddin’in 1970 yılında ortaya koyduğu ve yönetimde etkililik konusunu ele alan 

3D Teorisi de çalışanların sosyal ihtiyaçları ve bu ihtiyaçlara uygun liderlik 

davranışları üzerinde durmaktadır. 

William Ouchi’nin 1980’li yıllarda Asya’daki ekonomik yükselişe yanıt 

olarak geliştirdiği Z Teorisi, örgüt kültürünü daha da merkezi bir konuma 

8



taşımıştır. Ouchi, Amerikan İşletmeleri Japon Meydan Okumasına Nasıl Karşı 

Koyabilir? (1981) adlı eserinde Japon yönetim tarzını ayrıntılı biçimde ele 

almıştır. Japonya’nın ABD pazarlarına girişi ve hâkim üretim paradigmalarını 

sarsması, pek çok araştırmacının Japon yönetim kültürüne odaklanmasına neden 

olmuştur. 

Ouchi’ye göre Z Teorisi, çalışanların hem iş yaşamındaki hem de iş dışındaki 

refah düzeyine önem veren, uzun vadeli istihdam ilişkileri kurarak örgütsel 

bağlılığı artırmayı hedefleyen bir yaklaşımdır. Bu teori; yönetsel istikrarı, yüksek 

verimliliği, çalışan motivasyonu ve memnuniyetini teşvik etme eğilimindedir. 

 

Hofstede’nin Toplumsal Kültür Boyutları 

Geert Hofstede (1980), ülkelerin kültürel özelliklerinin değerler, davranışlar 

ve işyeri uygulamaları üzerindeki etkilerini incelemek amacıyla 40 ülkeyi 

kapsayan karşılaştırmalı bir kültür araştırması gerçekleştirmiştir. Araştırma 

bulgularına dayalı olarak geliştirdiği model, günümüzde kültürlerarası iletişim, 

yönetim ve iş dünyasında yaygın biçimde kullanılmaktadır. Model, güncel hâliyle 

altı kültürel boyuttan oluşmaktadır. 

 

Güç Mesafesi 

Toplumda gücün eşit olmayan şekilde dağılmasının ne kadar kabul edildiğini 

gösterir. Bir toplumun daha az güçlü üyelerinin eşit olmayan güç dağılımını ne 

kadar kabul ettiğini ölçer. 

 

o Yüksek Güç Mesafeli Toplumlar: Hiyerarşi doğal kabul edilir ve 

sorgulanmaz; otorite nadiren sorgulanır (örneğin, birçok Asya ve Latin 

ülkesi). 

o Düşük Güç Mesafeli Toplumlar: Eşitlikçilik ve katılımcılık önemlidir. 

Birlikte karar alma değerlidir (örneğin, Danimarka, Yeni Zelanda). 

 

Yüksek ve düşük güç mesafesi bulunan toplumlara ait bazı özellikler aşağıda 

eşleştirilerek verilmiştir.  

o Gücün kullanımı meşru olmalıdır ve iyi ya da kötü bir kritere tabi 

olmalıdır. 

o Güç, iyi veya kötüden önce gelen toplumun temel bir gerçeğidir, 

meşruiyeti önemsizdir. 

o Ebeveynler çocuklarına eşitleri gibi davranır.  

o Ebeveynler çocuklarına itaati öğretir. 

o Yaşlılara ne saygı duyulur ne de korkulur. 

o Yaşlılara hem saygı duyulur hem de korkulur. 

9



o Öğrenci merkezli eğitim uygulamaları vardır.  

o Öğretmen merkezli eğitim uygulamaları vardır. 

o Astlar kendilerine danışılmayı bekler. 

o Astlar ne yapacaklarının söylenmesini bekler. 

o Toplumdaki gelir dağılımı oldukça dengeli. 

o Toplumdaki gelir dağılımı çok dengesiz. 

 

Bireycilik – Toplulukçuluk 

Bireylerin kendilerini ne ölçüde bağımsız gördüklerini açıklar. İnsanların 

bireysel hedeflere mi yoksa grup hedeflerine mi öncelik verdiğini açıklar. 

o Bireyci kültürler: Kişisel başarı ve “Ben” bilinci vardır. Bağımsızlık 

önemsenir. (Örneğin, ABD, İngiltere). 

o Toplulukçu (Kolektivist) kültürler: Grup sadakati ve “Biz” bilinci 

vardır. Uyumu önemsenir. (Örneğin, Çin, Endonezya). 

Bireyci ve Toplulukçu gruplara ait bazı özellikler aşağıda eşleştirilerek 

verilmiştir.  

o Hayattaki belirsizlik kabul edilir ve her gün olduğu gibi yaşanır. 

o Hayattaki belirsizlik, mücadele edilmesi gereken sürekli bir tehdit olarak 

hissedilir. 

o Düşük stres, öz kontrol, düşük kaygı. 

o Yüksek stres, yüksek duygusallık, yüksek kaygı. 

o Sapkın kişilere ve fikirlere hoşgörü, farklı olan her şey merak uyandırıcıdır 

anlayışı. 

o Sapkın kişilere ve fikirlere hoşgörüsüzlük: farklı olan her şey tehlikelidir 

anlayışı. 

o Belirsizlik ve kaosla rahat olma. 

o İstikrar arayışı ve ihtiyacı içinde olma. 

o Öğretmenler "Bilmiyorum" diyebilir, iş değiştirmek sorun değildir.  

o Öğretmenler tüm soruların cevaplarını bilmeli, sevmese bile işte kalır. 

 

Maskülen (Erillik) – Feminen (Dişillik)  

Rekabet, başarı ve güç mü; yoksa iş birliği ve yaşam kalitesi mi ön planda? 

Cinsiyetler arasındaki duygusal rollerin dağılımını ve toplumun değer verdiği 

şeyleri yansıtır. 

o Erkek egemen kültürler: Rekabet, başarı, statü ve kazanım (ör. 

Japonya). 

o Kadın egemen kültürler: Empati, denge, yaşam kalitesi, iş birliği ve 

başkalarına özen gösterme (ör. İsveç). 

10



Feminen ve maskülen toplumlar arasındaki farklar aşağıda eşleştirilerek 

verilmiştir.  

o Cinsiyetler arasında minimum duygusal ve sosyal rol farklılaşması. 

o Cinsiyetler arasında maksimum duygusal ve sosyal rol farklılaşması. 

o Erkekler ve kadınlar mütevazı ve ilgili olmalıdır.  

o Erkekler ve kadınlar iddialı ve hırslı olabilirler. 

o Zayıflara sempati. 

o Güçlülere hayranlık. 

o Aile ve iş arasında denge.  

o İş aileden üstündür.  

o Hem babalar hem de anneler gerçeklerle ve duygularla ilgilenir.  

o Babalar gerçeklerle, anneler duygularla ilgilenir. 

o Hem erkek hem de kız çocukları ağlayabilir ancak hiçbiri kavga 

etmemelidir. 

o Kızlar ağlar, erkekler ağlamaz; erkekler karşılık vermeli, kızlar kavga 

etmemeli. 

 

Belirsizlikten Kaçınma  

Toplumun belirsizlik ve risk karşısındaki tutumunu ifade eder. Bir kültürün 

belirsizlik ve muğlaklıkla ne kadar rahat olduğunu gösterir. 

o Yüksek Kaçınma: Kurallara, yapıya ve öngörülebilirliğe öncelik verme, 

güvence ihtiyacı hissetme (ör. Yunanistan). 

o Düşük Kaçınma: Belirsizlik ve riske daha fazla tolerans gösterme, 

esneklik ve değişime açıklık (ör. Singapur). 

 

Belirsizlikten kaçınma davranışının yüksek ve düşük olduğu toplumlara 

ilişkin farklar aşağıda eşleştirilerek verilmiştir.  

o Bireycilik vardır.  

o Kolektivizm vardır. 

o Herkesin sadece kendine ve ailesine bakması beklenir. 

o İnsanlar geniş ailelerde doğarlar, bu aileler sadakat karşılığında onları 

korur. 

o "Ben" bilinci vardır. 

o "Biz" bilinci vardır. 

o Düşüncelerini dile getirmek sağlıklıdır.  

o Uyum her zaman korunmalıdır. 

o Diğerleri birey olarak sınıflandırılır.  

o Diğerleri iç grup veya dış grup olarak sınıflandırılır. 

o Kişisel görüş beklenir: bir kişi bir oy.  

11



o Görüşler ve oylar iç grup tarafından önceden belirlenir. 

o Eğitimin amacı nasıl öğrenileceğini öğrenmektir.  

o Eğitimin amacı nasıl yapılacağını öğrenmektir. 

o Görev ilişkiden üstündür.  

o İlişki görevden üstündür. 

 

Uzun Vadeye Karşı Kısa Vadeli Yönelim 

 Zaman algısı ve hedeflere yaklaşımı gösterir. Toplumların zaman ve 

değişimle nasıl başa çıktığını açıklar. 

o Uzun vadeli yönelimli kültürler: Azim, tutumluluk ve uyum sağlamayı 

önemser, sabır, tasarruf, süreklilik vardır. (Ör. Çin, Güney Kore). 

o Kısa vadeli odaklı kültürler: Geleneklere, hızlı sonuçlara ve sosyal 

yükümlülüklere değer verir (Ör. ABD). 

Kısa ve uzun vadeli odaklı toplumlar arasındaki bazı farlar aşağıda 

eşleştirilerek verilmiştir: 

o Hayattaki en önemli olaylar geçmişte gerçekleşti veya şimdi gerçekleşiyor. 

o Hayattaki en önemli olaylar gelecekte gerçekleşecektir. 

o İyi bir insan her zaman aynıdır.  

o İyi bir insan koşullara uyum sağlar. 

o İyi ve kötünün ne olduğuna dair evrensel kurallar vardır.  

o İyi ve kötünün ne olduğu koşullara bağlıdır. 

o Gelenekler kutsaldır.  

o Gelenekler değişen koşullara uyarlanabilir. 

o Aile hayatı emirlerle yönlendirilir.  

o Aile hayatı ortak görevlerle yönlendirilir.  

o Ülkesiyle gurur duyulması beklenir.  

o Diğer ülkelerden öğrenmeye çalışılır. 

o Öğrenciler başarı ve başarısızlığı şansa bağlar.  

o Öğrenciler başarıyı çabaya ve başarısızlığı çaba eksikliğine bağlar. 

 

Serbestlik – Kısıtlılık  

Toplumun haz ve eğlenceye ne ölçüde izin verdiğini, insanların insani 

arzularını ne kadar özgürce tatmin ettiklerini ölçer. 

o Hoşgörülü kültürler: Keyif, boş zaman ve özgürlüğe önem verir, 

yaşamdan zevk alma ve özgürlük vardır (örneğin, Meksika). 

o Kısıtlayıcı kültürler: Sıkı normlar aracılığıyla tatmini kontrol eder, sosyal 

normlar, özdenetim vardır (örneğin, Rusya). 

 

12



Hoşgörülü ve kısıtlı toplumlar arasındaki farklara ilişkin bazı örnekler 

eşleştirilerek aşağıda verilmiştir.  

o Daha yüksek oranda insan kendini çok mutlu olarak tanımlıyor. 

o Mutlu insan sayısı daha az. 

o Kişisel yaşamın kontrolü algısı var.  

o Çaresizlik algısı vardır: Başıma gelenler benim yaptığım bir şey değil. 

o Boş zamanın önemi daha yüksek.  

o Boş zamanın önemi daha düşük. 

o Eğitimli nüfusa sahip ülkelerde daha yüksek doğum oranları. 

o Eğitimli nüfusa sahip ülkelerde daha düşük doğum oranları. 

o Daha fazla insan aktif olarak sporla ilgileniyor.  

o Sporla aktif olarak ilgilenen insan sayısı daha az. 

o Yeterli gıdaya sahip ülkelerde daha yüksek obez insan yüzdesi. 

o Yeterli gıdaya sahip ülkelerde daha az obez insan. 

 

Hofstede’nin Araştırma Sonuçları 

Hofstede’nin araştırmaları (1980, 2011), ülkelerin kültürel olarak hangi 

boyutlarda ayrıştığını karşılaştırmalı biçimde ortaya koymuştur. Bulgular, 

özellikle yönetim anlayışı, liderlik tarzı, iş yapma biçimleri ve toplumsal değerler 

açısından ülkeler arasında sistematik farklar bulunduğunu göstermektedir. 

Hofstede’nin ortaya koyduğu temel eğilimlerin bazı ülkeler için durumu 

sayısal puanlar verilmeden aşağıda özetlenmeye çalışılmıştır.   

ABD 

• Bireycilik: Çok yüksek → kişisel başarı ve bağımsızlık ön planda 

• Güç mesafesi: Düşük → yöneticiler ulaşılabilir 

• Belirsizlikten kaçınma: Görece düşük → risk almaya açık 

Sonuç: Girişimcilik, performans ve bireysel sorumluluk vurgusu 

Japonya 

• Toplulukçuluk: Güçlü → grup uyumu ve sadakat önemli 

• Erillik: Çok yüksek → rekabet, başarı ve çalışma disiplini 

• Belirsizlikten kaçınma: Yüksek → planlama ve kurallar önemli 

Sonuç: Uzun vadeli strateji, kalite ve yoğun çalışma kültür 

Almanya 

• Belirsizlikten kaçınma: Yüksek → kurallar, sistematiklik 

• Bireycilik: Yüksek 

• Erillik: Orta–yüksek 

Sonuç: Planlı, teknik, kesinlik odaklı iş yapma tarzı 

İsveç 

• Dişillik: Çok yüksek → eşitlik, iş-yaşam dengesi 

13



• Güç mesafesi: Çok düşük 

• Bireycilik: Yüksek 

Sonuç: Katılımcı liderlik, uzlaşma ve sosyal refah önceliği 

Çin 

• Toplulukçuluk: Güçlü 

• Uzun vadeli yönelim: Çok yüksek → sabır, tasarruf, süreklilik 

• Güç mesafesi: Yüksek 

Sonuç: Hiyerarşik ama stratejik ve uzun vadeli düşünme 

Türkiye 

• Güç mesafesi: Yüksek → hiyerarşiye saygı 

• Toplulukçuluk: Baskın → aile ve grup bağları güçlü 

• Belirsizlikten kaçınma: Yüksek 

Sonuç: İlişki odaklılık, otorite beklentisi, güven ihtiyacı 

 

Eğitim Örgütlerindeki Durum 

Hofstede’nin kültürlerarası karşılaştırma modeli, kültürün durağan değil, 

zaman içerisinde değişebilen bir olgu olduğu gerçeği dikkate alınarak 

değerlendirilmelidir. Modelin temel katkısı, yöneticilerin ve liderlerin çok 

kültürlü ortamlarda görev yaparken kültürel farklılıkları göz ardı etmemeleri 

gerektiğini vurgulamasıdır. Eğitim alanı açısından modeli önemli kılan temel 

husus ise, toplumlarda gözlenen kültürel özelliklerin benzer biçimde kurumlara 

da yansımasıdır. Bu bağlamda eğitim kurumları; güç odaklı, rol odaklı, görev 

odaklı ya da birey odaklı kültürel yönelimler sergileyebilmektedir. 

Bu nedenle, görev yapılan eğitim kurumunun hangi kültürel yönelime sahip 

olduğunun belirlenmesi kritik bir önem taşımaktadır. Zira okul kültürü alanında 

karşılaşılan sorunların etkili biçimde ele alınabilmesi, öncelikle bu sorunların 

hangi kültürel bağlamda ortaya çıktığının doğru şekilde tanımlanmasına bağlıdır. 

Kültürel yapının doğru okunmadığı durumlarda geliştirilen müdahaleler yüzeysel 

kalmakta ve sürdürülebilir bir iyileşme sağlanamamaktadır. 

Hofstede’nin Culture’s Consequences (Kültürün Sonuçları) adıyla 1980 

yılında yayımlanan çalışması, sosyal bilimler alanında yeni bir paradigmanın 

oluşmasına önemli ölçüde katkı sağlamıştır. Bu yaklaşım, kültürel kodların 

yönetim anlayışını; yönetim anlayışının ise çalışan davranışlarını 

şekillendirdiğini ortaya koymaktadır. Bu çerçevede her örgüt, kültürel açıdan 

kendine özgü bir dünyayı temsil etmektedir. İlk yayımlandığı dönemde çeşitli 

eleştirilere konu olan bu görüşler, özellikle 1990’lı yıllardan itibaren örgütleri 

kültür perspektifiyle ele alan pek çok araştırmacı tarafından benimsenmiş ve 

örgüt kültürü çalışmalarının kuramsal temelini güçlendirmiştir. 

 

14



BÖLÜM III 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜN TEORİK DERİNLİĞİ 

 

Örgüt Kültürünün Temelleri 

Bir önceki bölümde kültürel farklılıkların yönetsel davranışlarda yarattığı 

değişimleri ele almış ve ülkeler arasında karşılaştırmalı biçimde incelemiştik. 

Örgüt kültürünün teorik temellerinin, yönetimde neoklasik dönem olarak 

adlandırılan insan ilişkileri akımına kadar uzandığına değinmiştik. Ayrıca 

McGregor’un X ve Y Teorileri, Maslow’un İhtiyaçlar Hiyerarşisi yaklaşımı, 

Reddin’in 3D Teorisi ve Ouchi’nin Z Teorisi’nin örgüt kültürüyle ilişkili 

olduğunu belirtmiştik. 

Kültür kavramının kurumlar bağlamında ele alınması ağırlıklı olarak 1980’li 

yıllarda gündeme gelmiştir. Daha önce örgütleri birer makine gibi değerlendiren 

yaklaşımların yönü, kültür araştırmalarıyla birlikte kurumları oluşturan insan 

topluluklarının inançlarına, değerlerine, davranışlarına ve bu unsurlara temel 

oluşturan varsayımlara yönelmiştir. Bunun yanı sıra örgütsel yaşamda kullanılan 

sembollerin anlaşılması da önem kazanmıştır. Örgütleri salt mekanik yapılar 

olarak ele alan pozitivist teorilerle açıklamaya karşı çıkan sembolik 

yaklaşımcılar, kurum kültürünün bu tür yaklaşımlarla yeterli anlam derinliğine 

ulaşamayacağını ileri sürmüşlerdir (Kesken Nazlı, 2016). 

Örgütlerin varlıklarını sürdürebilmeleri için dış çevredeki güçlerle uyum 

sağlamaları ve aynı zamanda kendi iç çevrelerindeki unsurlar arasında 

bütünleşmeyi başarılı biçimde yönetmeleri gerekmektedir. Bu iki süreç 

örgütlerde eş zamanlı olarak işler. Schein (2004), örgüt kültürünü; bir grubun dış 

çevreye uyum sağlama ve içsel bütünleşme sorunlarını çözerken geliştirdiği 

temel varsayımlar, değerler ve inançlar ile bunların sonucunda ortaya çıkan 

artifaktlar olmak üzere üç düzeyde ele almaktadır (s. 18). Temel varsayımlar 

değer ve inançlara, değer ve inançlar ise örgüt kültürünün gözlemlenebilir 

unsurları olan artifaktlara kaynaklık etmektedir. 

 

Örgüt Kültürü Katmanları 

Kültür katmanlarına ilişkin en önemli husus, bu katmanların çözümlenmesinin 

oldukça güç olmasıdır. Örneğin Mısırlılar ve Mayalar, her ikisi de devasa 

piramitler inşa etmişlerdir; ancak piramitlerin bu iki kültürdeki anlamları 

birbirinden farklıdır. Bir kültürde piramitler mezar işlevi görürken, diğerinde 

tapınak olarak anlam kazanmaktadır. Bu noktada dışarıdan gözlem yapan kişiler, 

yalnızca gördüklerini ve hissettiklerini betimleyebilirler; ancak bu gözlemlerden 

yola çıkarak söz konusu kültürel ürünlerin grup üyeleri için ne anlama geldiğini 

tam olarak açıklayamazlar (Gagliardi, 1999). 

15



Kültürün tanımlanmasında karşılaşılan güçlüklerin önemli bir bölümü, 

kültürel katmanların doğru biçimde ayırt edilememesinden kaynaklanmaktadır. 

Bu katmanlar; bilincimizin derinliklerinde yer alan temel varsayımlar, belirli 

durumları iyi ya da kötü olarak değerlendirmemizi sağlayan değerler ve günlük 

yaşamda gözlemlenebilen kültürel ögelerden oluşmaktadır. 

 

 
Şekil 1. Örgüt kültürünün katmanları 

 

Artifaktlar 

Artifaktlar, kültürün yüzeyinde yer alan ve dışarıdan gözlemlenebilen katmanı 

oluşturur. Farklı bir kültürle karşılaşıldığında ilk dikkat çeken unsurlar 

artifaktlardır. Mimari yapılar, dil, teknoloji, sanatsal ürünler, giyim-kuşam, hitap 

biçimleri, duygusal ifadeler, sloganlar, örgütle ilgili anlatılan mitler ve hikâyeler 

ile ritüel ve törenler bu kapsama girer. Artifaktlar, bir kurumun açık, görünür ve 

tanımlanabilir yönlerini yansıtır. Armalar, bayraklar, logolar, ofis tasarımları, 

panolar, tablolar, madalyalar, kupalar ve özel kıyafetler bu görünür unsurlara 

örnek olarak verilebilir. 

 

Değerler ve İnançlar 

Kültürün ikinci katmanı, bireylerin veya grupların benimsedikleri değerler ve 

inançlardan oluşur. Değerler tartışmaya açıktır; bireyler bu konuda farklı 

görüşlere sahip olmayı kabul edebilirler. Bir kurumda benimsenen değerler, 

çalışanların örgütlerini mevcut ya da ideal hâliyle nasıl tanımladıklarını ortaya 

koyar. İnançlar ise değerlere dayanarak şekillenir ve davranışlara yansır. İdealler, 

misyonlar, hedefler, ölçütler, değer beyanları ve sosyal sözleşmeler bu kapsamda 

değerlendirilebilir. 

Kurumsal değerler, örgütün faaliyetlerini yönlendiren temel ilke ve inançlar 

bütünüdür. Örgüt kültürünü şekillendirir, davranışlara yön verir ve çalışanlar ile 

diğer paydaşlar için yol gösterici bir çerçeve sunar. İş yapma biçiminden karar 

1. Artifaktlar

2. Değerler-İnançlar

3. Temel 
Varsayımlar

16



alma süreçlerine, sosyal-kültürel faaliyetlerden çalışanlara yönelik tutuma kadar 

pek çok boyut bu değerlerden etkilenir. 

Değerler zamanla inançlara, inançlar ise temel varsayımlara dönüşebilir. 

Örneğin bir özel eğitim kurumunun yöneticisi, eğitim kalitesini artırmak 

amacıyla öğretmenlerin her yıl yenilenen sözleşmelerle çalışması ve sözleşme 

uzatmalarında öğrenci değerlendirme sonuçlarının dikkate alınması gerektiğine 

inanabilir. Bu uygulamaya karşı çıkan öğretmenler, yöneticinin bu yaklaşımını 

ideolojik ya da adaletsiz bulabilir ve kendi aralarında yoğun tartışmalar 

yaşayabilirler. Yönetici ise öğrenci değerlendirmelerinin eğitim kalitesini 

artıracağına inanmaya devam edebilir. 

Eğer bu uygulama zamanla başarılı sonuçlar üretirse, “öğrenci 

değerlendirmesi yararlıdır” algısı ortak bir gerçeklik hâline gelir. Başlangıçta bir 

değer ya da inanç olarak görülen uygulama, giderek sorgulanmayan bir 

varsayıma dönüşür; ilk itirazlar ise zamanla unutulur. 

Ancak her inanç ve değer bu şekilde varsayıma dönüşmez. Yalnızca grubun 

sorunlarını çözmede güvenilir biçimde işe yarayan ve ampirik olarak 

doğrulanabilen inançlar temel varsayım düzeyine ulaşabilir. 

Bazı uygulamalar ise kurumsal sosyal doğrulama yoluyla kabul görür. Sosyal 

doğrulama (sosyal kanıt) ilkesi, bireylerin davranışlarının doğruluğunu 

çoğunlukla başkalarının davranışlarına bakarak değerlendirdiklerini ifade eder 

(Van Tonder vd., 2023). Bu tür inançlar, performansla doğrudan ilişkili olmasalar 

bile grup üyelerine anlam ve psikolojik rahatlık sağladıkları ölçüde 

sorgulanmayan varsayımlara dönüşebilir. 

Bu değer ve inançlar çoğu zaman bir ideoloji ya da örgüt felsefesi içinde 

somutlaşır. Ancak bu ideolojik söylemler, her zaman gerçek performansla 

örtüşmeyebilir. Örneğin bir okul, öğrenci merkezli bir anlayışı benimsediğini 

iddia edebilir; ancak uygulamada bu ilkenin karşılığı görülmeyebilir. 

 

Temel Varsayımlar 

Schein’e göre (2010), kültürün en derin düzeyini oluşturan temel varsayımlar, 

bireyler ve gruplar tarafından doğal kabul edilen ve genellikle tartışma konusu 

yapılmayan kabullerdir. Bu katman, kültürel yaşamın bilinçdışı boyutunu 

oluşturur. İnsanların nasıl düşündüğünü, hissettiğini ve davrandığını güçlü 

biçimde etkiler. Bu varsayımları paylaşmayan bireyler çoğu zaman “yabancı” 

olarak algılanır ve grup dışında bırakılır. 

Temel varsayımlar, örgüt kültüründe son derece etkilidir. Bir kurumu yalnızca 

görünür artifaktlara bakarak değerlendirmek yanıltıcı olabilir. Çünkü bu tür 

yorumlar kaçınılmaz olarak gözlemcinin kendi deneyim ve varsayımlarının 

yansımasıdır. Örneğin ilişkileri gevşek ve informal olan bir örgüt, bazı 

17



gözlemciler tarafından verimsiz olarak algılanabilir; oysa bu yapı, yüksek 

yaratıcılık ve esneklikle de ilişkili olabilir. 

Bir gözlemci, incelediği grupla yeterince uzun süre birlikte olduğunda 

artifaktların anlamlarını daha sağlıklı biçimde çözümleyebilir. Daha hızlı bir 

analiz yapmak isteyen araştırmacının ise grup üyelerinin davranışlarını 

yönlendiren değerleri, normları ve kuralları anlaması ve üyelerle doğrudan 

etkileşime girmesi gerekir. 

Temel varsayımlar, grup üyelerine olayları nasıl algılayacaklarını, nasıl 

düşüneceklerini ve hissedeceklerini söyleyen örtük kabullerdir. Bu varsayımların 

sorgulanması bilişsel ve duygusal kaygılara yol açabilir. Literatürde bu sürece 

“çerçeve kırma” adı verilmektedir (Argyris, Putnam ve Smith, 1985). 

Bazı örgütlerde temel varsayımlar o denli güçlüdür ki, alternatif davranış 

biçimleri akıl dışı olarak algılanabilir. Argyris ve Schön’ün (1974) 

“uygulamadaki teoriler” olarak tanımladığı bu durum, örgüt üyelerinin dünyayı 

algılama biçimlerini belirler. 

Bu varsayımlar sorgulandığında bireyler çoğu zaman savunmacı tepkiler 

geliştirir; görmezden gelme, çarpıtma veya inkâr gibi mekanizmalar devreye 

girebilir. Kültürün gücü büyük ölçüde bu psikolojik süreçlerde yatmaktadır. 

Kültür, neye dikkat edileceğini, olayların ne anlama geldiğini ve hangi 

durumlarda nasıl davranılacağını tanımlar. 

İnsan zihni bilişsel istikrara ihtiyaç duyar. Bu nedenle temel varsayımlara 

yönelik tehditler kaygı yaratır. Paylaşılan temel varsayımlar, bir yandan grubun 

işlevselliğini sürdürmesini sağlayan savunma mekanizmaları olarak çalışırken, 

diğer yandan üyelerine kimlik ve aidiyet duygusu kazandırır. 

Sonuç olarak örgüt kültürünün katmanları, örgütün içinde bulunduğu makro 

kültürel bağlamdan bağımsız olarak anlaşılamaz. Temel varsayımlar düzeyine 

inilmeden değerlerin, inançların, normların ve artifaktların gerçek anlamda 

çözümlenmesi mümkün değildir. Bu ilişkiler ağı çözümlendiğinde, örgütlerde 

olup bitenlerin önemli bir bölümü açıklanabilir hâle gelir. 

Bu bölümde sunulan örneklerin, özellikle eğitim kurumlarındaki kültürel 

dinamiklerle ilişkilendirilmesi önemlidir. Bu bağlamda çıkarılabilecek temel 

ders, kültürün derin, yaygın, karmaşık, kalıplaşmış ve güçlü bir ahlaki boyuta 

sahip olduğunun fark edilmesidir. 

 

 

  

18



BÖLÜM IV 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜN KAPSAMI 

 

Örgüt kültürünün kapsamı ve boyutları, farklı yazarlar tarafından çeşitli 

biçimlerde ele alınmıştır. Schein (1984), örgüt kültürünü somut ögeler, değerler 

ve inançlar ile temel varsayımlar olmak üzere üç başlık altında incelemektedir. 

Duncan (1989) ise örgüt kültürünü görülen somut ögeler (semboller, törenler, 

kahramanlar) ve görülmeyen soyut ögeler (varsayımlar, değerler, inançlar ve 

anlamlar) şeklinde iki grupta toplamıştır. Bir başka yaklaşımda örgüt kültürü; 

teknolojik, sosyolojik ve ideolojik olmak üzere üç boyutta ele alınmaktadır. Bu 

çerçevede teknolojik boyut araç-gereçleri, teknikleri ve mekanik sistemleri; 

sosyolojik boyut karşılıklı insan ilişkilerini, ideolojik boyut ise inançları, 

ritüelleri, mitleri, sembolleri ve değerleri kapsamaktadır (Sabuncuoğlu ve Tüz, 

1998). 

Bir örgütün temel varsayımları, değerleri ve inançları; sembolleri ve 

çalışanların normları, liderleri ve kahramanları; davranış kuralları; maddi 

objeleri; mimari özellikleri; örgüt kimliği; örgüte ilişkin öykü ve efsaneler; örgüt 

tarihi; çeşitli tören ve ritüeller; metaforlar; örgüte özgü olarak oluşmuş dil ve 

bunların yönetim anlayışıyla ilişkisi, örgüt kültürünün başlıca ögeleri arasında 

yer almaktadır. 

Bir kültürü anlayabilmek için, o kültürün kurallarına, normlarına, değerlerine 

ve temel varsayımlarına bakmak gerekir. Çünkü bu boyutların içeriği, kültürden 

kültüre farklılık göstermektedir. Yapısal analiz yaklaşımı, kültürün kendini daha 

çok somut ürünler ve benimsenen değerler düzeyinde görünür kıldığını; ancak 

kültürün özünü, daha derinde yer alan temel varsayımların oluşturduğunu 

vurgulamaktadır. 

Örgüt kültürlerinin içeriği, örgütlerin karşılaştıkları sorunları da yansıtır. Her 

örgüt, varlığını sürdürebilmek ve başarılı olabilmek için dış çevresiyle başa 

çıkmak ve aynı zamanda iç bütünleşmesini sağlamak zorundadır. Örgütleri 

yalnızca bu boyutlar çerçevesinde ele almak önemli olmakla birlikte, tek başına 

yeterli değildir. 

 

Dışsal Uyum 

Kültürün oluşum süreci, bir anlamda grup oluşum süreciyle örtüşmektedir. 

Çünkü “grup olma” ya da grup kimliğinin özü, ortak deneyim ve ortak öğrenme 

yoluyla gelişen ortak düşünce, inanç, duygu ve değer kalıplarına dayanmaktadır. 

Grup olmadan kültürden söz etmek mümkün değildir. Bu nedenle grup gelişimi 

ile kültür oluşumu, aynı madalyonun iki yüzü olarak değerlendirilebilir. 

19



Bir grubun nihai misyonu, hedefleri, bu hedeflere ulaşmak için kullanılan 

araçlar, performansın nasıl ölçüleceği ve iyileştirme stratejileri, grubun etkili 

biçimde işleyebilmesi için üzerinde uzlaşma sağlanması gereken konulardır. Bir 

kurum bu alanlarda alt kültürlere bölünerek iç çatışmalar yaşarsa, bu durum grup 

performansını olumsuz etkileyebilir. Benzer biçimde çevresel bağlam değiştikçe 

ortaya çıkabilecek çatışmalar da potansiyel uyum ve öğrenme sorunlarına yol 

açabilir. 

Özüne indirgendiklerinde, bir grubun dışsal uyum ve hayatta kalmaya ilişkin 

sorunları Schein (1990) tarafından şu şekilde sıralanmaktadır: 

• Misyon ve strateji konusunda ortak bir anlayışa ulaşmak. 

• Temel misyondan türetilen hedefler üzerinde fikir birliği geliştirmek. 

• Hedeflere ulaşmak için kullanılacak araçlar (iş bölümü, ödül sistemi, 

otorite sistemi vb.) konusunda uzlaşmak. 

• Grubun hedeflere ne ölçüde ulaştığını değerlendirmek için kullanılacak 

ölçütler (bilgi ve kontrol sistemleri gibi) üzerinde fikir birliği sağlamak. 

• Hedeflere ulaşılamadığında uygulanacak uygun iyileştirme veya onarım 

stratejileri konusunda uzlaşmak. 

 

Kültür, çok boyutlu ve çok yönlü bir olgudur. Kurumların varlıklarını 

sürdürebilmeleri için yöneticilerin farklı paydaşların ihtiyaçlarını belirli bir denge 

içinde yönetmeleri gerekir. Ancak örgütün temel misyonu, çoğu zaman bu 

dengeyi yansıtmaktan ziyade tek bir paydaşın ihtiyaçlarını öne çıkarabilir. 

Örneğin bir ilkokulda okul misyonu yalnızca öğrencilerin öğrenme ihtiyaçlarını 

karşılamak şeklinde ifade edilebilir. Oysa okulun varlığını sürdürebilmesi için 

öğrencilerin bakım ihtiyaçları, öğretmenlerin ekonomik beklentileri ve ailelerin 

ile toplumun sosyo-kültürel gereksinimleri arasında bir denge kurulması 

zorunludur. Bu durum, çoğu zaman okulun açık kimliğini korumak amacıyla 

misyon ifadelerinde açıkça dile getirilmez. 

 

İçsel Bütünleşmeyi Yönetebilme 

Bir kurum, iç ilişkilerini etkili biçimde yönetemediğinde hedeflerine ulaşma 

sürecinde ciddi güçlüklerle karşılaşır. İç ilişkilerin nasıl yönetileceği ise 

görevlerin yerine getirilmesi sürecinde öğrenilir. Bir kurumun ele alması gereken 

başlıca içsel sorunlar, Schein (1990) tarafından şu şekilde sıralanmaktadır: 

• Ortak bir dil oluşturmak: Üyeler birbirleriyle iletişim kuramıyor ve 

birbirlerini anlayamıyorsa, bir kurumdan söz etmek mümkün değildir. 

• Gruba dahil olma ve dışlanma kriterlerini tanımlamak: Grup kendini 

tanımlayabilmeli; kimlerin içeride, kimlerin dışarıda olduğu ve üyeliğin 

hangi ölçütlere göre belirlendiği açık olmalıdır. 

20



• Güç, yetki ve statünün dağıtımı: Her grup, bireylerin gücü ve yetkiyi 

nasıl kazandığını, nasıl koruduğunu ve hangi koşullarda kaybettiğini 

belirleyen kurallara sahiptir. 

• Güven, yakınlık, dostluk ve sevgi normları geliştirmek: Her grup, akran 

ilişkilerinin, cinsiyetler arası ilişkilerin ve açıklık ile yakınlığın kurumun 

görevlerini yürütme bağlamında nasıl ele alınacağına ilişkin “oyun 

kurallarını” belirlemelidir. 

• Ödül ve cezaların tanımlanması: İstenmeyen davranışların neler olduğu 

ile hangi davranışların ödül ya da ceza gerektirdiği konusunda fikir birliği 

sağlanmalıdır. 

• Açıklanamayanın açıklanması: Kurumlar, açıklanamayan olaylarla 

karşılaşabilir. Bu olaylara anlam yüklenmesi, üyelerin belirsizlik ve 

kontrol kaybı kaygısıyla başa çıkabilmeleri açısından önemlidir. 

 

Kültürel Gerçeklik Varsayımları 

Kurumların dışsal uyum ve içsel bütünleşmeye ilişkin geliştirdikleri 

varsayımlar, insanların üzerinde uzlaşmaya ihtiyaç duyduğu daha derin gerçeklik 

anlayışlarını yansıtır. İnsan doğasına ve insanların birbirleriyle nasıl ilişki 

kurması gerektiğine dair kabuller, kurumsal yaşamda doğru ve yanlışın nasıl 

belirleneceğini doğrudan etkilemektedir. 

 

Gerçeklik Seviyeleri 

Dışsal fiziksel gerçeklik, nesnel olup Batı geleneğinde “bilimsel” yöntemlerle 

ampirik olarak test edilebilen olguları ifade eder. Örneğin iki yönetici, hangi 

otomobil lastiğinin daha uzun ömürlü olduğu konusunda tartışıyorsa, bu lastikleri 

kullanarak performanslarını ölçebilir ve sonuca ulaşabilir. Ancak aynı 

yöneticiler, hangi siyasi partinin desteklenmesi gerektiği konusunda 

tartıştıklarında, bu çatışmayı çözmeye yarayacak fiziksel ya da ampirik ölçütlerin 

bulunmadığını kabul etmek zorundadır. 

Farklı kültürler, dışsal fiziksel gerçekliğin neyi kapsadığına ilişkin farklı 

varsayımlara sahiptir. Bazı kültürler ruhsal dünyayı veya duyular üstü algıyı 

fiziksel gerçekliğin dışında görürken, bazı kültürler bu tür olguları gerçekliğin bir 

parçası olarak kabul edebilmektedir. 

Fiziksel gerçeklik çoğu zaman açıktır; ancak bazı durumlarda gerçeklik, 

makro kültürel bir uzlaşma meselesi hâline gelir ve bu durum “sosyal gerçeklik” 

kavramını gündeme getirir. Sosyal gerçeklik, bir grubun üyeleri arasında 

uzlaşmaya dayanan, dışarıdan ampirik olarak test edilemeyen kabulleri ifade 

eder. İnsan doğasına ilişkin yorumlar, güç dağılımı, yaşamın anlamı, ideoloji, din 

ve kültür gibi unsurlar bu bağlamda sosyal gerçekliğin alanına girer. 

21



Bir grubun kendini nasıl tanımladığı ve hangi değerlerle yaşamayı seçtiği, klasik 

ampirik bilim anlayışıyla test edilemez; ancak güçlü biçimde benimsenerek 

oybirliğiyle paylaşılabilir. Başka bir ifadeyle, insanlar bir şeye inanıyor ve onu gerçek 

olarak kabul ediyorsa, o şey o grup için gerçeklik kazanır. Gerçeklik hakkında farklı 

varsayımlara sahip olmak, uzlaşmayı zorlaştırır ve bu durum çeşitli tartışmalara, 

çatışmalara ve hatta savaşlara yol açabilir. 

Yönetim sürecinde karar vermenin karmaşık olmasının nedenlerinden biri, belirli 

bir karar alanının fiziksel mi yoksa sosyal gerçeklik alanına mı ait olduğu konusunda 

fikir birliğinin bulunmamasıdır. Bir kurumun tutarlı biçimde hareket edebilmesi için, 

hangi kararların ampirik yöntemlerle çözülebileceği ve hangilerinin deneyim, 

çoğunluk oyu ya da uzlaşıya dayalı ölçütlerle alınacağı konusunda ortak varsayımlar 

geliştirmesi gerekir. 

Bireysel gerçeklik ise kişinin kendi yaşantı ve deneyimlerinden öğrenerek 

oluşturduğu ve kendisi için mutlak kabul ettiği gerçeklik düzeyidir. Bu düzeyde 

yaşanan anlaşmazlıklarda, deneyim temelleri açıkça ortaya konulmadıkça ilerleme 

sağlamak güçleşir. Ayrıca hangi deneyimlerin geçerli kabul edileceği konusunda da 

bir uzlaşmaya ihtiyaç vardır. Hiyerarşik yapının baskın olduğu geleneksel 

toplumlarda yaşlı ya da otorite sahibi kişilerin deneyimleri nesnel gerçeklik gibi 

kabul edilirken; daha pragmatik ve bireyci toplumlarda “kanıt” talebi öne 

çıkabilmektedir. Bu bağlamda fiziksel, sosyal ve bireysel gerçeklik anlayışları, sosyal 

öğrenmenin bir ürünü olup belirli bir kültürün parçasıdır (Van Maanen, 1979). 

Okul yaşamı, paylaşılan bir sosyal gerçekliğin inşa edilme sürecidir. Bu süreç, 

çok kültürlü toplumlarda daha da karmaşık hâle gelmektedir. Çünkü okul 

topluluğunu oluşturan her birey ya da grup, kendi bireysel gerçekliğini ve 

değerlerini ön plana çıkarabilmektedir. 

 

İnsan Doğasına İlişkin Varsayımlar 

İnsan olmak yalnızca biyolojik bir özellik değil, aynı zamanda kültürel bir 

inşadır. Her kültür, insan olmanın ne anlama geldiği, hangi davranışların kabul 

edilebilir olduğu ve hangi davranışların insanlık dışı sayılarak dışlanmaya yol 

açtığı konusunda ortak varsayımlar geliştirir. 

İnsan doğasına ilişkin temel varsayımlar, yöneticilerin çalışanları nasıl 

algıladıklarında açık biçimde görülmektedir. Pozitivist Batı geleneğinde insan 

doğasına ilişkin varsayımlar tarihsel olarak şu şekilde evrilmiştir (Schein, 

1965/1980): 

1. İnsanlar rasyonel-ekonomik aktörlerdir. 

2. İnsanlar sosyal ihtiyaçları olan toplumsal varlıklardır. 

3. İnsanlar problem çözücü ve kendini gerçekleştirmeye yönelen bireylerdir. 

4. İnsanlar karmaşık ve şekillendirilebilir varlıklardır. 

22



Postmodernist bakış açısı, insan doğası hakkında tek, evrensel ve değişmez 

bir öz bulunduğu fikrine mesafeli yaklaşır. Bu nedenle postmodern varsayımlar 

genellikle modernist kabullere yönelik karşı-varsayımlar şeklinde ifade edilir. Bu 

yaklaşım çerçevesinde insan doğasına ilişkin temel kabuller şu şekilde 

özetlenebilir: 

• İnsan doğasının sabit bir özü yoktur; kimlik tarihsel, kültürel ve dilsel 

olarak inşa edilir. 

• Kimlik parçalı ve çoğuldur; birey farklı bağlamlarda farklı benlikler 

sergileyebilir. 

• Dil, insan deneyimini yapılandırır ve tarafsız değildir; güç ilişkileri taşır. 

• Akıl evrensel ve üstün bir rehber değildir; bilimsel açıklamalar tek doğru 

olarak kabul edilemez. 

• Din, bilim, marksizm ve hümanizm gibi meta-anlatılar kuşkuyla karşılanır. 

• Güç ilişkileri, insan benliğinin oluşumunda merkezi bir rol oynar. 

• Doğa ve kültür arasındaki sınırlar belirsizdir; birçok “doğal” özellik 

kültürel olarak üretilmiştir. 

 

Özetle postmodern yaklaşıma göre insan; sabit bir özü olmayan, kimliği 

parçalı ve akışkan, dil ve kültür içinde kurulan, güç ilişkilerinden etkilenen ve tek 

bir evrensel tanıma indirgenemeyen bir varlıktır. 

Bu konularda daha ayrıntılı bilgi edinmek isteyenler için aşağıdaki kaynaklar 

önerilebilir: 

• Jean-François Lyotard, Postmodern Durum 

• Michel Foucault, Bilginin Arkeolojisi, Hapishanenin Doğuşu, Cinselliğin 

Tarihi 

• Jacques Derrida, Gramatoloji 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

23



BÖLÜM V 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜ ÇÖZÜMLEYEBİLMEK 

 

Örgüt kültürünün doğası çok boyutludur ve kültürü çözümlemenin birden 

fazla yolu bulunmaktadır. Bir örgütün kültürel boyutlarını anlamak, o örgütün 

tüm paydaşları açısından önemlidir. Çünkü bu tür çözümlemeler, kurumun 

değerleri ve uygulamaları hakkında önemli bilgiler ve geri bildirimler sunabilir. 

Olumlu bir kurumsal kültür, çalışan bağlılığını ve verimliliği artırırken; olumsuz 

bir kurumsal kültür bunun tersine etki edebilmektedir. 

Kültürel analiz, ne yapıldığının ve neden yapıldığının farkında olunduğu 

durumlarda son derece işlevseldir. Burada dikkat edilmesi gereken temel husus, 

kültürel analizin geçerli ve açık bir amaca sahip olması gerektiğidir. Kendi 

başına ve amaçsız biçimde yürütülen kültürel analizler zaman kaybına yol 

açabileceği gibi, kuruma zarar verme riski de taşıyabilir. Bu nedenle, kurumsal 

amaçlar doğrultusunda kültürü çözümlemek için kimi zaman kurum dışından bir 

uzmanla çalışmak daha yararlı olabilir. 

Kurum kültürünü çözümlemeye başlamadan önce, Hofstede ve arkadaşları 

(1990) tarafından Hollanda ve Danimarka’daki yirmi kuruluşta yürütülen 

araştırmada, örgüt türlerine ilişkin bir çerçeve oluşturmak amacıyla kullanılan altı 

boyutu incelemek yararlı olacaktır. Bu çalışmada örgüt türleri aşağıdaki biçimde 

sınıflandırılmıştır: 

 

Süreç Odaklı ya da Sonuç Odaklı Örgütler 

Süreç odaklı örgütler teknik ve bürokratik rutinlerle; sonuç odaklı örgütler ise 

elde edilen çıktılara yönelik güçlü bir hassasiyetle karakterize edilir. Bu boyut, 

kültürün homojenlik derecesiyle ilişkilidir. Sonuç odaklı örgütlerde, üyelerin 

uygulamaları algılama biçimleri büyük ölçüde benzerlik gösterirken; süreç odaklı 

örgütlerde farklı birimler ve hiyerarşik düzeyler arasında algı farklılıkları daha 

belirgindir. Bir kültürün homojenlik derecesi, aynı zamanda onun “gücü”nün bir 

göstergesi olarak değerlendirilmektedir. Araştırmalar, güçlü kültürlerin zayıf 

kültürlere kıyasla daha sonuç odaklı olduğunu, ancak bunun tersinin de mümkün 

olabildiğini göstermektedir (Peters & Waterman, 1982). 

 

Çalışan Odaklı ya da İş Odaklı Örgütler 

Çalışan odaklı örgütler, çalışanlarının refahına ilişkin geniş bir sorumluluk 

üstlenirken; iş odaklı örgütler çalışanları yalnızca iş performansları çerçevesinde 

değerlendirir ve bu sınırın ötesine geçmez. Hofstede ve arkadaşlarının (1990) 

çalışması, çalışan odaklılık ile iş odaklılık arasındaki farkın yalnızca yönetsel 

24



tercihlerden değil, örgüt kültürünün bir parçası olmaktan kaynaklandığını ortaya 

koymaktadır. 

 

Profesyonel (Meslekî) Odaklı ya da Yerel Odaklı Örgütler 

Profesyonel-Meslekî özdeşleşme odaklı örgütler genellikle yüksek eğitimli 

üyelerden oluşur ve bu üyeler öncelikle meslekleriyle özdeşleşirler. Yerel odaklı 

örgütlerde ise bireyler kimliklerini çalıştıkları kurum üzerinden tanımlarlar. 

Sosyoloji literatüründe bu boyut uzun süredir “yerel” ve “kozmopolit” ayrımıyla, 

yani içsel ve dışsal referans çerçeveleri arasındaki karşıtlıkla ifade edilmektedir. 

 

Açık Sistem Odaklı ya da Kapalı Sistem Odaklı Örgütler 

Bu boyut, örgütlerin iç ve dış iletişim tarzlarını ve yeni gelenlerin kuruma 

kabul edilme kolaylığını ifade etmektedir. Hofstede ve arkadaşlarının (1990) 

çalışmasında, altı boyuttan yalnızca birinde Danimarka ve Hollanda birimleri 

arasında sistematik bir farklılık bulunmuştur. Örgütsel açıklığın, Hollanda’ya 

kıyasla Danimarka’nın daha belirgin bir toplumsal özelliği olduğu belirtilmiştir. 

Bu bulgu, örgüt kültürlerinin ulusal kültür farklılıklarından etkilendiğini 

göstermektedir. 

 

Katı Denetim Odaklı ya da Esnek Denetim Odaklı Örgütler 

Bu boyut, örgüt içindeki resmiyet ve dakiklik düzeyiyle ilişkilidir ve kısmen 

kullanılan teknolojinin bir fonksiyonu olarak değerlendirilebilir. Bankalar ve ilaç 

şirketlerinin sıkı denetim göstermesi beklenirken; araştırma laboratuvarları ve 

reklam ajanslarının daha esnek denetim anlayışına sahip olması olağan kabul 

edilir. Bununla birlikte, aynı teknolojiye sahip örgütlerde bile farklı birimler 

arasında denetim düzeyi açısından önemli farklılıklar görülebilir. 

 

Pragmatik ya da Normatif Yaklaşım Odaklı Örgütler 

Bu boyut, özellikle müşteri odaklılık derecesini ölçmektedir. Müşterilerle 

ilişkiler bağlamında çevreyle başa çıkmanın baskın yolunun esnek mi yoksa katı 

mı olduğunu ortaya koyar. Hizmet sunan birimlerin pragmatik (esnek) yaklaşıma; 

yasa ve kuralların uygulanmasından sorumlu birimlerin ise normatif (katı) 

yaklaşıma daha yakın olması beklenir. 

 

Örgüt Kültürünü Deşifre Edebilme 

Kültürü Neden ve Nasıl Çözümlemeliyiz? 

Örgüt kültürünü çözümlemek, akademik amaçlarla yapılabileceği gibi, 

bireylerin bir kurumda çalışıp çalışmamaya karar vermelerine yardımcı olmak 

amacıyla da gerekli olabilir. Ayrıca örgütün kendi kültürünü değerlendirme 

25



ihtiyacı ya da bir yöneticinin kurumunu geliştirme isteği de kültürel çözümlemeyi 

zorunlu kılabilir. 

Örgüt kültürü; nitel, nicel veya karma desenli araştırmalarla, eylem araştırmaları 

ya da klinik çalışmalar yoluyla çözümlenebilir. Bu süreçte başlıca veri kaynağı, 

paydaşlardır. Çalışanlar araştırmaya dâhil edildiğinde örgüt kültürüne ilişkin önemli 

bilgiler sunabilirler; ancak kendilerini koruma güdüsüyle gerçek durumu gizleme 

eğilimi de gösterebilirler. Bu nedenle, kurumda olup bitenlere ilişkin sağlıklı bir tablo 

elde edebilmek için, paydaşların “gerçekleri olduğu gibi ifade etmelerini” teşvik eden 

güvenli yöntemler geliştirmek gerekir. 

Bazı veriler uzaktan gözlem yoluyla toplanabilir. Ancak kurumda gerçekleşen 

süreçleri derinlemesine anlayabilmek için, araştırmacının katılımcı gözlemci olarak 

grupla birlikte zaman geçirmesi gerekebilir. Ayrıca bazı verilerin doğru biçimde 

yorumlanabilmesi, katılımcılarla doğrudan etkileşimi zorunlu kılar. 

Veriler; yarı yapılandırılmış görüşmeler, projektif teknikler ve standartlaştırılmış 

ölçme araçları aracılığıyla toplanabilir. Ancak görüşme formları ve anketler yoluyla 

elde edilen verilerin çoğu zaman örgüt kültürüne ilişkin yüzeysel bir bakış sunduğu 

göz önünde bulundurulmalıdır. Örgüt kültürünün derinlemesine analizi, çoğu zaman 

daha farklı ve çarpıcı sonuçlar ortaya koymaktadır. 

Araştırma sonucunda elde edilen veriler, kurumları birbirleriyle karşılaştırmak 

için yeterli olabilir; ancak tek başına bir kurumu derinlemesine anlamak için yetersiz 

kalabilir. Bunun temel nedeni, örgüt kültürünün çok boyutlu yapısıdır. Kültürü doğru 

biçimde çözümleyebilmek için örgütlerin “bilinçaltı” olarak nitelendirilebilecek 

temel varsayımlarına inmek gerekir. 

Örgüt kültürünü çözümlemenin bir diğer yolu, üyeler ve gruplar arasında yaşanan 

olası çatışmaların analiz edilmesidir. Çatışma gerek bireysel gerekse örgütsel 

yaşamda insan varoluşunun kaçınılmaz bir parçasıdır ve örgüt içindeki bireyler ile 

gruplar arasındaki ilişkilerin doğal bir bileşenidir. İnsanlar birlikte çalıştıklarında 

çatışma olasılığı artar; iş birliği ve çatışma, örgütsel yaşamın iki tamamlayıcı yönünü 

oluşturur. Bu nedenle örgütsel çatışmaların hem mikro hem de makro düzeylerde ele 

alınması gerekir. Çatışma yönetimi, bir kurumun örtük sorunlarını görünür kılmak 

için etkili bir örgütsel çözümleme aracı olarak da kullanılabilir. 

Çatışmalar, nasıl yönetildiklerine bağlı olarak yapıcı ya da yıkıcı sonuçlar 

doğurabilir. Yapıcı çatışmalar genellikle örgütsel gelişimle ilişkilidir. Hatalara 

tolerans gösterilmesi ve çalışanlara hatalarından öğrenme fırsatı sunulması, örgütsel 

yenilikçilik açısından önemlidir. Paydaşların görüşlerini özgürce ifade edebilmeleri 

için yapıcı çatışma yönetimi bir yöntem olarak kullanılabilir. Bu yaklaşım, örgütün 

yenilik yönetimi kapasitesini de artıracaktır. 

Örgüt kültürü çözümlemelerinde önemli bir risk, elde edilen bulguların ifşa 

edilmesiyle kurumların savunmasız hâle gelmesidir. Kültürel unsurların kurum içi ve 

26



dışı aktörler tarafından bilinmesi, kurumu ya da bazı üyeleri dezavantajlı konuma 

düşürebilir. Bu nedenle araştırmacı, bireyler veya kurumlar hakkında bilgi 

yayımlarken olası sonuçları dikkatle değerlendirmelidir. 

Bir kültürü kurum içinden birinin bakış açısıyla çözümlemek ya da bu kültürü 

başkalarına aktarmak da çeşitli riskler taşır. Bu riskler içsel ve dışsal olarak ele 

alınabilir. İçsel riskler, üyelerin kendi kültürlerine ilişkin farkındalıkla yüzleşmek 

istememeleri ya da bununla başa çıkamayacaklarını düşünmeleriyle ilgilidir. Dışsal 

riskler ise kurumun kendi kültürüne dair bilgilerin başkalarıyla paylaşılması 

sonucunda zarar görme olasılığını ifade eder. 

SWOT analizi, bir kurumun güçlü ve zayıf yönlerini ortaya koyan; fırsat ve 

tehditleri belirlemeyi amaçlayan bir analiz yöntemidir. Bu analiz, aynı zamanda örgüt 

kültürünü çözümlemenin bir yolu olarak da değerlendirilebilir. Bir kurumun kendi 

güçlü ve zayıf yönlerini fark etmesi, deneyimlerinden ders çıkararak iç ve dış 

faktörleri gerçekçi biçimde değerlendirmesi ve buna dayalı bilinçli stratejik 

tercihlerde bulunması, esasen kendi kültürünü incelemek ve anlamak anlamına 

gelmektedir. 

Örgüt kültürünü çözümleme ve değerlendirme sürecinde, örgütün bilinçaltındaki 

temel varsayımlar belirlenmeli ve bu varsayımların örgütün amaçlarına hizmet eden 

bir güç mü yoksa bir kısıt mı oluşturduğu analiz edilmelidir. Ancak bu şekilde 

benimsenen değerler ile gözlemlenen davranışlar arasındaki tutarlılık ya da tutarsızlık 

ortaya konulabilir. 

Çoğu okul yöneticisi, okul başarısında örgüt kültürünün belirleyici bir rol 

oynadığını bilmektedir. Öğretmenler ve öğrenciler başarılı olduğunda okulun “iyi bir 

kültüre” sahip olduğu ifade edilirken; öğretmenlerin işten kaytarması ya da disiplin 

sorunlarının artması durumunda “okul kültürünün düzeltilmesi” gerektiği dile 

getirilmektedir. 

Hangi tür kurum söz konusu olursa olsun, kültürel değerlendirme süreçlerinde alt 

kültürlerin varlığına duyarlı olunmalı ve bu alt kültürlerin amaçlarıyla kurumun genel 

amaçları arasındaki uyum dikkatle değerlendirilmelidir. 

Kültürün, dünyayı anlamlandırmak, istikrar sağlamak ve sosyal kaosun yol açtığı 

kaygıyla başa çıkmak için geliştirilmiş bir çözüm olduğu dikkate alındığında, daha 

derin bir kültürel anlayışa doğru önemli bir adım atılmış olur. Öğrenen kültürlerde 

liderler ve üyeler, kendi kültürlerini analiz etmenin ve bu analiz üzerine düşünmenin 

bir öğrenme süreci olduğuna inanırlar. Kültürel analiz, bireylerin, grupların ve 

kurumların görevlerini nasıl yerine getirdiklerini ve hangi işlevleri üstlendiklerini 

ortaya koyar. Bu analiz olmaksızın grupların nasıl oluştuğunu, bireylerin nasıl 

kurumsal yapılara dönüştüğünü ve bu yapıların zaman içinde nasıl geliştiğini 

anlamak güçleşmektedir. 

 

27



BÖLÜM VI 

KÜLTÜR ÇEŞİTLERİ VE ÖRGÜT KÜLTÜRÜYLE İLGİLİ  

BAZI KAVRAMLAR 

 

Kültür bir çatı kavram olarak ele alındığında, bu kavram altında çok sayıda 

kültür türünün sınıflandırılabildiği görülmektedir. Evrensel kültür, millî kültür ve 

yerel kültür gibi kavramlar daha çok değer odaklı kültür türlerini yansıtmaktadır. 

Örgüt kültürü, şirket kültürü, okul kültürü ve aile kültürü gibi topluluk adlarıyla 

ifade edilen kültür türleri ise literatürde yaygın biçimde kullanılmaktadır. Bunun 

yanında eleştiri kültürü, uzlaşı kültürü, hoşgörü kültürü, demokrasi kültürü, 

tartışma kültürü, üretim kültürü, tüketim kültürü, rekabet kültürü, dayanışma 

kültürü, temizlik kültürü ve yemek kültürü gibi pek çok kültür türü, insan 

yaşamının farklı alanlarına göre gruplandırılabilir. Benzer şekilde şiddet kültürü, 

baskı kültürü, dayak kültürü, küfür kültürü ile rüşvet ve yolsuzluk kültürü de 

olumsuz kültür türleri arasında değerlendirilmektedir. 

Bu geniş kültürel yelpaze içinde, örgüt kültürüyle doğrudan ya da dolaylı 

biçimde ilişkilendirilebilecek bazı temel kavramlar bulunmaktadır. Bu kavramlar 

aşağıda açıklanmaya çalışılmıştır. 

 

Makro Kültür 

Makro kültür, büyük bir grup ya da toplumun genel kültürünü ifade eder; 

paylaşılan değerleri, inançları, gelenekleri ve normları kapsar. Alt kültürlerin ve 

bireysel davranışların yer aldığı daha geniş bir kültürel bağlamı temsil eder. 

Makro kültür; insanların etkileşim biçimlerini, iletişim tarzlarını ve 

çevrelerindeki dünyayı algılama şekillerini etkileyen ulusal, bölgesel ya da 

küresel kültürel unsurları içerebilir. Bu kavram, sosyoloji, antropoloji ve kültür 

çalışmaları alanlarında, büyük ölçekli kültürel güçlerin sosyal davranış ve kimlik 

üzerindeki etkilerini analiz etmek amacıyla sıklıkla kullanılmaktadır. 

Okul kültürü de ulusal düzeydeki makro kültürel faktörler içinde şekillenir; 

bu faktörlerin özelliklerini bünyesinde barındırır ve aynı zamanda onları yeniden 

üretme işlevi görür. Devlet okullarının yönetiminde, genel olarak siyasi kültürün 

diğer kültürel faktörlere kıyasla daha baskın olduğu bir yapı gözlenmektedir. Bu 

durum, makro kültürel faktörlerin etkisiyle şekillenen okul yönetiminde siyasi 

kültürün belirleyici olmasına yol açmaktadır. 

 

Mikro Kültür 

Mikro kültürler, ortak görevleri ve geçmişleri paylaşan küçük gruplar içinde 

gelişir. Özellikle görevleri karşılıklı iş birliğini gerektiren gruplarda, yüksek 

28



düzeyde karşılıklı bağımlılık nedeniyle ortak varsayımlar ve davranış kalıpları 

ortaya çıkar. Bu kültürel yapılar, örgütün genel kültürüyle etkileşim hâlindedir. 

 

Alt Kültür 

Alt kültür, bir toplum ya da örgüt içinde, genel kültürden farklı değer, inanç 

ve normlara sahip grupları ifade eden bir kavramdır. Alt kültürün üyeleri, 

kendilerini bir araya getiren ve alt kültür tarafından biçimlendirilen ortak 

anlamlar ve semboller etrafında bütünleşirler. Örgütlerde alt kültürler çoğu 

zaman departmanlar, meslek grupları ya da hiyerarşik düzeyler temelinde ortaya 

çıkmaktadır. 

 

Jenerik (Öz) Kültür 

Kamu ya da özel sektörde faaliyet gösteren her kuruluşta, yıkıcı çatışmaları 

en aza indirmek amacıyla bazı temel alt kültürlerin tanımlanması ve yönetilmesi 

gerekmektedir. Bu tür çatışmalar çoğu zaman departmanlar arası siyasi 

çekişmeler, güç mücadeleleri ya da kişilik çatışmaları olarak yanlış teşhis 

edilebilmektedir. Oysa bu çatışmaların temelinde, farklı grupların gerçekten 

farklı alt kültürler geliştirmiş olmaları yatabilir. Bu alt kültürlerin her biri örgütsel 

etkinlik açısından gerekli katkıları sunsa da birbirleriyle çatışma hâlinde 

olabilirler. Liderliğin temel işlevlerinden biri, bu alt kültürleri ortak örgütsel 

amaçlar doğrultusunda hizalayabilmektir. 

 

Baskın Kültür 

Baskın kültür, örgüt üyelerinin çoğunluğu tarafından paylaşılan ve kuruluşa 

kendine özgü bir kimlik kazandıran temel değerler bütününü ifade eder. Büyük 

örgütlerde alt kültürler, genellikle üyelerin aynı departmanda ya da aynı fiziksel 

ortamda karşılaştıkları ortak deneyimler ve sorunlar etrafında gelişme 

eğilimindedir. 

 

Karşı Kültür 

Karşı kültür, örgütün genel kültüründe hâkim olan değer ve inançlara örtük ya 

da açık biçimde karşı duran alternatif değerler ve inançlar bütünüdür. Bu tür 

kültürler çoğu zaman güçlü bir lider ya da yönetici etrafında şekillenmektedir 

(Kerr & Slocum, 2005). Örgütün baskın kültürü, karşı kültürü bir tehdit olarak 

algılayabilir. 

 

Parçalanmış Kültür 

Schein’in kültür tanımına göre örgüt kültürünün özü, ortak öğrenme 

deneyimleri etrafında bir bütünlük oluşturma çabasıdır. Ancak her grup bu tür 

29



öğrenme deneyimlerine sahip olmayabilir. Bazı durumlarda örgütün misyonunda, 

temel görevlerinde ya da kullandığı teknolojide meydana gelen değişiklikler, 

kültürel bütünlüğü zayıflatabilir. Bu durum, Martin (2002) tarafından 

farklılaşmış ya da parçalanmış kültürler olarak tanımlanmaktadır. 

 

Zayıf Kültür 

Zayıf kültür, güçlü kültürün karşıtı olarak değerlendirilmektedir. Bu tür 

örgütlerde ortak idealler, değerler ve normlar yeterince içselleştirilmemiştir. Yeni 

üyelerin temel ilke ve önceliklere uyum sağlaması güçtür. Örgütün hedefleriyle 

örtüşmeyen farklı değerler savunulabilir ve bu durum çalışan bağlılığını 

zayıflatır. Sonuç olarak işten ayrılma oranları yükselir. 

Örgüt kültürü, çalışanların nasıl düşündüğünü, davrandığını ve karar aldığını 

şekillendiren ortak değerler ve anlamlar bütünüdür. Bu kavramla doğrudan ya da 

dolaylı biçimde ilişkili çok sayıda kavram bulunmaktadır. Bunlardan bazıları 

aşağıda ele alınmıştır. 

 

Örgüt İklimi 

Örgüt kültürü ve örgüt iklimi sıklıkla birbirine karıştırılan, ancak anlam 

bakımından farklı kavramlardır. Bu iki kavram arasındaki ilişkiyi anlamak, 

örgütlerin işleyişini ve çalışanların örgütü nasıl deneyimlediklerini 

kavrayabilmek açısından önemlidir. 

Örgüt kültürü; bir örgütün değerlerini, inançlarını, sembollerini, normlarını, 

tutum ve alışkanlıklarını ifade eder. Bu yönüyle derinliği olan, zaman içinde 

oluşan ve değişimi zor bir yapıdır. Bir örgütün adeta “kişiliği” gibidir. Örgüt 

iklimi ise çalışanların örgüt içindeki uygulamaları, liderlik tarzını, iletişim 

biçimini ve çalışma ortamını nasıl algıladıklarını yansıtır. Bu nedenle daha 

yüzeysel ve değişime daha açık bir kavramdır. Örgütün “havası” ya da “ruhu” 

olarak da tanımlanabilir. 

Araştırmacı bir bakış açısıyla değerlendirildiğinde, örgüt kültürü bağımsız bir 

değişken; örgüt iklimi ise kültüre bağlı olarak farklı değerler alabilen bağımlı bir 

değişken olarak ele alınabilir. Örneğin bir okulda şiddet kültürü hâkimse, örgüt 

iklimi de buna paralel olarak olumsuz biçimde algılanacaktır. Buna karşılık 

yenilikçiliği destekleyen bir kültürde, öğretmenler risk almaya teşvik 

edildiklerini düşünecek ve örgüt iklimini yenilikçi olarak değerlendireceklerdir. 

İklim, kültürün dışa yansıyan boyutudur. Kültürdeki değerler ve normlar soyut 

iken, iklim bu değerlerin günlük uygulamalardaki somut karşılıklarını ifade eder. 

Kültür ve iklim, birbirini tamamlayan iki yapı olarak değerlendirilmelidir. Kültür 

“neden” sorusuyla, iklim ise “nasıl algılanıyor” sorusuyla ilişkilidir. Bu bağlamda 

30



kültür neden, iklim ise sonuç olarak ele alınabilir. Sağlıklı bir örgütte güçlü bir 

kültür ile olumlu algılanan bir iklimin birlikte var olması beklenir. 

 

Örgüt Sağlığı 

Örgüt sağlığı, bir örgütün amaçlarına ulaşabilme, değişimi yönetebilme, etkili 

iletişim kurabilme ve sürdürülebilir gelişimi destekleme kapasitesini ifade eden 

bir göstergedir. Bu kavram yalnızca performansa değil, örgütün iç yapısının ne 

derece “sağlıklı” olduğuna da odaklanmaktadır. 

Sağlıklı bir örgütün temel göstergesi, amaçlarını gerçekleştirebilme 

kapasitesidir. Örgüt misyonunu yerine getirebilmeli, kaynaklarını etkili 

kullanabilmeli ve hedeflerine doğru ilerleyebilmelidir. Çalışanlarda iş tatmini ve 

örgütsel bağlılık yüksek olmalı; stres ve tükenmişlik düzeyi düşük olmalıdır. 

Yönetim anlayışı adil olmalı, açık iletişim kanalları, iş birliğine dayalı ilişkiler ve 

güven ortamı sağlanmalıdır. 

Örgütün değişime uyum sağlayabilecek ölçüde esnek ve yeniliklere açık 

olması, krizlere hızlı tepki verebilmesi ve öğrenen örgüt davranışları sergilemesi 

de örgüt sağlığının önemli göstergelerindendir. Liderlik kalitesinin yüksek 

olması, yetki devrinin yapılabilmesi ve destekleyici, vizyoner liderlik 

uygulamalarının benimsenmesi beklenir. 

Örgüt sağlığının olumlu göstergeleri arasında yüksek verimlilik, mutlu 

çalışanlar, düşük iş gücü devri, açık iletişim, düşük çatışma ve stres düzeyi ile 

yaratıcılık ve yenilikçilik sayılabilir. Buna karşılık çatışma, dedikodu, iletişim 

kopukluğu, çalışan tükenmişliği, verimsizlik, yüksek devamsızlık ve yeniliklere 

direnç örgüt sağlığının olumsuz belirtileri olarak değerlendirilmektedir. 

 

Örgütsel Kültürü Kavramak 

Örgütsel yaşamda etkili olan kültürel güçleri anlamak, yönetim süreçlerini 

daha sağlıklı değerlendirebilmemize yardımcı olur. Bu güçlerin işleyişini 

kavrayamayan yöneticilerin kurumlarında ciddi kültürel sorunlar yaşaması 

olasıdır. Kültürel dinamikler doğru biçimde anlaşıldığında, çalışanların 

yöneticilere mantıksız görünen davranış ve talepleri karşısında daha az şaşkınlık 

ve kaygı yaşanır. 

Örgüt kültürü her kuruluş için kritik bir öneme sahiptir. Kültür ve semboller 

üzerindeki kavrayış eksikliği, yöneticilerin adeta güvenli olmayan bir zemin 

üzerinde ilerlemesine benzetilebilir. Kurum kültürünün önemini kavramayan bir 

yönetici, haritasız yola çıkan bir kaptan gibidir; ne kadar deneyimli olursa olsun, 

rotayı şaşırması kaçınılmazdır. Bu tür yöneticiler genellikle başarısızlıkla 

karşılaşır. Kurumlarında ortaya çıkabilecek başlıca sorunlar şu şekilde 

özetlenebilir: 

31



1. Güven Kaybı: Kurumun yazılı olmayan kurallarını ve değerlerini 

bilmeyen yönetici, çalışanların gözünde güvenilirliğini yitirir. 

2. Pasif Sabotaj: Açık bir karşı çıkış olmasa bile, işi yavaşlatma ve minimum 

çaba gösterme gibi pasif dirençler ortaya çıkar. 

3. Yanlış Kararlar: Kültür dikkate alınmadan alınan kararlar, örgütün 

dinamikleriyle çatışır ve performans düşüşüne yol açar. 

4. İletişim Kopukluğu: Yönetici mesajlarını iletmekte zorlanır; çünkü 

kullanılan dil ve öncelikler kültürle örtüşmez. 

5. Yalnızlaşma: Yönetici zamanla ekibinden ve sahadan kopar, bilgi akışı 

zayıflar. 

6. Kısa Ömürlü Liderlik: Hedefler tutmadığında sorunun kaynağı fark edilir 

ve bu yöneticiler etkisizleştirilir ya da görevden alınır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

32



BÖLÜM VII 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNDEN OKUL KÜLTÜRÜNE 

 

Kültür, gruplara “biz duygusu” kazandıran bir sosyal bağlayıcıdır. Grupların 

ortak anlamlar etrafında toplanmasını sağlar. Yaşamın kültürel boyutu paydaşlar 

tarafından tatmin edici bulunmadığında, grup bağı zayıflar ve ortak anlamlar 

zamanla kaybolur. Bu durum yalnızca toplumsal kültürler için değil, kurumsal 

kültürler için de geçerlidir. Çalışanlar kurum kültüründe anlam bulamadıklarında 

iş stresi, devamsızlık ve personel devir hızı artmakta; buna karşılık bağlılık, 

etkililik, verimlilik ve kurumsal performans düşmektedir. 

Örgüt kültürü birden fazla kuramsal çerçeve üzerinden analiz edilebilir. Bu 

yaklaşımlardan biri Hofstede’nin ulusal kültürel boyutlarına dayanmaktadır. 

Hofstede kültürü; feminen–maskülenlik, güç mesafesi, belirsizlikten kaçınma ve 

bireysellik–çoğulculuk boyutları üzerinden açıklamıştır. Daha sonra bu boyutları 

örgütsel düzeye uyarlayarak; süreç odaklı–sonuç odaklı, iş odaklı–çalışan odaklı, 

profesyonel–yerel, açık sistemler–kapalı sistemler, gevşek kontrol–sıkı kontrol 

ve pragmatik–normatif yapılar gibi örgütsel kültür kategorileri geliştirmiştir 

(Chalmers, Marras ve Brannan, 2025). 

Schein tarafından geliştirilen üç katmanlı örgüt kültürü modeli; 

gözlemlenebilir ögeleri temsil eden artifaktlar, benimsenen inanç ve normları 

kapsayan değerler ile bilinçdışı varsayımlardan oluşan temel varsayımlar 

olmak üzere üç düzeyden oluşmaktadır. Grupların sosyal etkileşim süreçlerinde 

ürettikleri ve gruba anlam katan bu yaşantılar, yeni üyelere ortak tarih, felsefe, 

değer, inanç, gelenek ve “ruh” olarak aktarılan yaşam biçimlerinin bütününü 

oluşturur. Bu ögeler aynı zamanda örgütteki anlam sisteminin temel 

hammaddeleridir. Kültürün bu iç içe geçmiş yapısını doğru biçimde 

çözümleyebilmenin yolu, kurumun sembolik boyutunu doğru analiz 

edebilmekten geçmektedir. 

Kurum kültürleri, semboller ve sembolik eylemler aracılığıyla çözümlenebilir, 

öğrenilebilir ve öğretilerek gelecek kuşaklara aktarılabilir (Hofstede, 1990: 286). 

Bir sosyal grubun paylaşılan anlam ve sembolleri ne ölçüde güçlü ise, üyelerin 

dünyayı anlamlandırma biçimleri de o ölçüde benzerlik gösterir. Paylaşılan 

semboller, örgüt üyelerinin örgütsel yaşama ilişkin ortak yorumlarını yansıtır. 

Örgütlerin değer yapısını ve duygusal iklimini anlayabilmek için sembolik 

sistemin iyi kavranması gerekmektedir (Evcim, 2008: 2). 

Bir okula girdiğinizi hayal edin. Neler görürsünüz? Öğretmenler ve diğer 

personel ne söylüyor? Duyuru panoları nasıl? Okula girmek ne kadar kolay? 

Çocuklar ne yapıyor, ne söylüyor? Ortam ne kadar gürültülü? Kendinizi hoş 

karşılanmış mı yoksa tedirgin mi hissediyorsunuz? Ortamın genel “atmosferi” 

33



nasıl? Bu soruların tümü, okulu saran temel değerler, ritüeller ve alışkanlıkların 

akışıyla ilgilidir. İşte bu akış, okulun kültürünü oluşturur. Bu anlamda kültür, 

“zaman içinde oluşturulmuş değerler, inançlar, gelenekler ve ritüellerin akışı” 

olarak tanımlanabilir (Peterson & Deal, 1998). 

Okul kültürü, okulun her köşesinde hissedilir. Okul kültürünü anlamak, 

özellikle reform ve yenilik girişimlerini başarıya ulaştırabilmek açısından kritik 

öneme sahiptir. Okullarda gerçekleştirilmeye çalışılan her türlü reform ya da 

yenilik, okulun örgüt kültürünü dikkate almadığında dirençle karşılaşır ve çoğu 

zaman sabote edilir. Okul kültürüne aykırı ya da onu göz ardı eden hiçbir değişim 

girişimi kalıcı başarı sağlayamaz. 

Okul kültürü, örgüt kültürü kuramlarından beslenerek gelişmiş bir çalışma 

alanıdır. Hargreaves (1995), okul kültürünü öğretmenler ve yöneticiler tarafından 

paylaşılan anlamlar bütünü olarak tanımlamış; bu anlamların okul kimliğini inşa 

ettiğini vurgulamıştır. Benzer biçimde Stolp ve Smith (1995), okul kültürünü 

okulun değerleri, sembolleri ve davranış biçimleri aracılığıyla öğretim sürecine 

yön veren bir “örgütsel ruh” olarak ifade etmiştir. Fullan’a (2007) göre ise okul 

kültürü, okulun işleyiş biçiminde kendini gösteren yol gösterici inançlar ve 

değerler bütünüdür. 

Araştırmalar, okulların da tıpkı diğer kurumlar gibi kendine özgü kültürlere 

sahip sosyal organizasyonlar olduğunu göstermektedir. Başlangıçta pozitivist 

paradigma etkisiyle ele alınan okul kültürü, zamanla postmodern bakış açısının 

etkisiyle “her okul ayrı bir dünyadır” anlayışıyla değerlendirilmeye başlanmıştır. 

Örgüt kültüründen okul kültürüne geçiş süreci tarihsel ve kavramsal olarak 

özetlendiğinde, okul kültürünün öneminin 1930’lu yıllardan itibaren fark 

edilmeye başlandığı görülmektedir. Waller (1932), her okulun davranışlara yön 

veren ahlaki yapısı, gelenekleri ve ritüelleriyle kendine özgü bir kültüre sahip 

olduğunu ileri sürmüştür. Eğitim araştırmacıları, okul iklimi ile eğitim sonuçları 

arasındaki ilişkilere ancak 1970’lerin sonlarında odaklanmaya başlamışlardır. 

1980’li yıllarda ise postmodernist yaklaşımın etkisiyle, genel örgüt kültürü 

kavramlarının okullara birebir uygulanamayacağı anlaşılmıştır. 

Bu dönemde; 

• Örgütlerin yalnızca yapısal kurallar ve formal süreçlerle 

açıklanamayacağı, 

• Deal ve Kennedy (1982) ile Schein (1985) gibi araştırmacıların 

çalışmalarıyla değerler, normlar, semboller ve paylaşılan anlamların 

örgütsel başarıda belirleyici olduğu, 

• Örgüt kültürünün, örgüt üyelerinin “işleri nasıl yaptıklarına” ilişkin ortak 

anlayışları ifade ettiği kabul edilmiştir. 

34



Eğitimcilerin okul kültürüne olan ilgisinin artmasıyla birlikte, okulların 

yalnızca bürokratik ya da teknik modellerle anlaşılamayacağı savunulmuş 

(Sergiovanni, 1986; Deal & Peterson, 1998) ve okul kültürü akademik başarıyı, 

öğrenci davranışlarını, öğretmen motivasyonunu ve değişime açıklığı etkileyen 

özgün bir çalışma alanı hâline gelmiştir. 

Okul kültürünü en iyi hissedenler, birden fazla okul deneyimi yaşamış 

öğretmenler ve öğrencilerdir. Bu kişiler, her okulda yazılı kuralların ötesinde, 

sınıflarda, koridorlarda ve okul bahçesinde hissedilen olumlu ya da olumsuz 

unsurların farkına varırlar. Kültür çoğu zaman informal ağlar aracılığıyla 

öğrenilir. Her okulun, tıpkı her insan gibi bir hikâyesi vardır; bu hikâyeyi taşıyan 

kahramanları ve bu hikâyeyi yeni gelenlere aktaran kültürel taşıyıcıları bulunur. 

Toksik kültürlerde ise olumsuz örnekleri ve dedikoduları canlı tutan kişiler ön 

plana çıkabilir (Deal & Peterson, 1999). 

Okula yeni katılan bireyler, kısa sürede okulun değerlerini, geleneklerini ve 

yazılı olmayan kurallarını yorumlamaya başlar. İlk günlerde deneyimli 

öğretmenler, yeni gelenlere uymaları beklenen normları ve ritüelleri açık ya da 

örtük biçimde aktarır. 

Okul kültürü araştırmaları sonucunda okullar; ürün merkezli yapılardan 

ziyade insan merkezli topluluklar olarak ele alınmaya başlanmış, ahlaki ve 

toplumsal amaçların (eğitim, eşitlik, vatandaşlık) önemi vurgulanmış ve okul 

kültürünün öğretimsel misyonu yansıtacak biçimde ele alınması gerektiği 

savunulmuştur. Bu bağlamda formal kurallar ve hiyerarşilerden paylaşılan anlam 

ve kimliklere; yukarıdan aşağıya kontrolden kolektif bağlılığa doğru bir dönüşüm 

yaşanmıştır. 

1990’lı yıllarda, benzer kaynaklara sahip okulların farklı sonuçlar üretmesi, 

bu farkın kültürle ilişkili olduğunu ortaya koymuştur. Güçlü ve olumlu okul 

kültürlerinin yüksek başarıyla ilişkili olduğu, güven ve iş birliği normlarının 

belirleyici rol oynadığı ve eğitimsel liderliğin temelinin okul kültürü olduğu 

anlaşılmıştır. 

Kültür, okulun yalnızca “ne yaptığıyla” değil, aynı zamanda “nasıl yaptığıyla” 

da ilgilidir. Bu nedenle okul kültürünün oluşumunda liderliğin rolü oldukça 

belirleyicidir. Özellikle okul müdürleri, okul kültürünün taşıyıcıları ve 

dönüştürücüleridir (Leithwood & Jantzi, 2006). 

 

Okul Kültürü Neden Önemlidir? 

Kültür, bir düşünme biçimi; başka bir ifadeyle gündelik yaşamda yaptığımız 

şeyleri yapma yoludur. Okul kültürü ile örgütsel verimlilik arasında doğrudan bir 

ilişki bulunmaktadır. Olumlu bir okul kültürüne sahip eğitim kurumları, daha 

etkin ve verimli biçimde çalışmaktadır. 

35



Okul kültürü, büyük ölçüde öğretmenlerin, öğrencilerin ve yöneticilerin 

paylaştığı ortak inançlara dayanır. Eğitim kurumlarında sürdürülebilir 

iyileştirmelerin sağlanabilmesi için okul topluluğunda iş birliği, takım çalışması, 

vizyoner liderlik, adanmışlık ve bağlılık gibi kavramların güçlenmesi 

gerekmektedir. Bu tutum ve beceriler ancak sağlıklı bir okul kültürü içerisinde 

gelişebilir. Bir eğitimci olarak görev yaptığınız okulu bir yelkenliye 

benzettiğinizi düşünün. Bu benzetmede okul kültürü, gemiyi başarıya taşıyan 

rüzgârdır. Rüzgârı görmezden gelmek ya da ona karşı hareket etmeye çalışmak 

hedefe ulaşmayı zorlaştırır; ancak rüzgârı anlamak ve doğru kullanmak, istikrarlı 

bir rota izlemeyi mümkün kılar. 

Araştırmalar, sağlıklı bir okul kültürünün yüksek öğrenci başarısı ve 

motivasyonu ile öğretmen verimliliği ve iş doyumu arasında güçlü bir ilişki 

olduğunu göstermektedir. Hong Kong’daki ortaokullarda etkili ve etkisiz okul 

kültürlerini inceleyen Cheng (2013), güçlü okul kültürlerine sahip okullarda 

öğretmen motivasyonunun daha yüksek olduğunu ortaya koymuştur. Güçlü bir 

örgütsel ideoloji, yüksek katılım, etkili liderlik ve samimi bir kültürel ortam; 

öğretmenlerin daha yüksek iş doyumu ve verimlilik yaşamalarını sağlamaktadır. 

 

Okul Kültürünün İşlevi 

Kültürün işlevini anlamada “durumun tanımı” kavramı önemli bir açıklayıcı 

çerçeve sunar. Durumun tanımı, bireylerin içinde bulundukları bağlamda 

kendilerinden ve diğerlerinden ne beklendiğini anlamalarını sağlar. Bu sayede 

bireyler, rollerini, statülerini ve uygun davranış biçimlerini kavrayabilirler. 

Bazı okullar, bireylerin kendi durum tanımlarını oluşturmalarına görece daha 

fazla alan tanır. Etkili okullar ise tüm paydaşlar için açık, ortak ve paylaşılan bir 

durum tanımı sunar. Öğrencilere ve öğretmenlere rollerine ve sorumluluklarına 

ilişkin sürekli ve tutarlı mesajlar verir. Okullarda bu işlev, büyük ölçüde örgüt 

kültürü aracılığıyla yerine getirilir. 

Bir okulun kültürü yalnızca öğrencilere değil, öğretmenlere ve diğer personele 

de güçlü mesajlar iletir. Sağlıklı bir okul kültürünün oluşturulabilmesi için 

öğretmenler ve okul yöneticileri, mesleki rollerine ilişkin olumlu normlar 

geliştirmek durumundadır. Marzano ve arkadaşlarına (2005) göre bu boyut, okul 

kültürünün profesyonellik yönünü ifade eder. Öğretmenlerin öğrenciler için 

olumlu sonuçlar elde edebileceklerine inanıp inanmadıkları, birbirlerini 

destekleyip desteklemedikleri ve ortak hedefler doğrultusunda iş birliği yapıp 

yapmadıkları bu çerçevede belirleyicidir. 

Güçlü bir okul kültürü kısa sürede inşa edilemez. Okullarda ilişkisel güven, 

kısa süreli etkinlikler ya da atölye çalışmalarıyla değil; günlük sosyal etkileşimler 

yoluyla, zaman içerisinde gelişir. Okul gelişimini etkileyen en güçlü unsurlardan 

36



biri, okul personelinin birbirine duyduğu güvendir. Bu nedenle güçlü bir okul 

kültürü oluşturmak ve sürdürmek için tüm paydaşların “Neden buradayız?” 

sorusuna ortak bir yanıt üretmeleri, birlikte çalışmayı anlamlandırmaları ve 

ilişkisel güveni bilinçli biçimde beslemeleri gerekmektedir. 

Sağlıklı bir okul kültürü oluşturabilmek için beklentilerin açık biçimde 

tanımlanması, kararlardan etkilenen paydaşlara karar süreçlerine katılım imkânı 

tanıyan yönetim uygulamalarının geliştirilmesi ve öğretmenlerin sınıf içi 

öğretimi geliştirmeye yönelik anlamlı mesleki gelişim etkinliklerine 

katılmalarının sağlanması önemlidir. 

Şahin (2010), örgüt kültürünün işlevlerini şu başlıklar altında toplamıştır: 

• Örgüt kültürü, örgütü diğer örgütlerden ayıran sınırları belirler. 

• Örgüt üyelerine bir kimlik duygusu kazandırır. 

• Bireylerin ortak değerlere, bireysel çıkarlardan daha fazla bağlanmasını 

kolaylaştırır. 

• Örgüt üyeleri arasında dayanışmayı artırır. 

• Tutum ve davranışları yönlendiren bir anlamlandırma ve kontrol 

mekanizması işlevi görür. 

• Çalışanların örgüte uyumunu kolaylaştırır. 

 

Örgüt kültürü bilgisinin paydaşlara sağladığı yararlar da yine Şahin (2010) 

tarafından şu şekilde sıralanmıştır: 

• Çalışanların normları, değerleri ve beklentileri daha iyi anlamalarını 

sağlar. 

• Psikolojik iyilik hâlini ve örgütsel verimliliği artırır. 

• Yeni yöneticilerin yetiştirilmesine katkı sunar. 

• Gruplaşma ve klik oluşumlarını sınırlar. 

• İletişimi, biz duygusunu ve takım ruhunu güçlendirir. 

• Çatışmaların önlenmesine ya da yumuşatılmasına yardımcı olur. 

• Semboller, ritüeller ve hikâyeler aracılığıyla örgütsel sürekliliği sağlar. 

• Örgüt hakkında yapılan değerlendirmelerde temel bir referans noktası 

oluşturur. 

 

Okuldaki Alt Kültürler 

Toplumsal yaşamda olduğu gibi örgütsel yaşamda da kültür ve alt kültür 

kavramları önemlidir. Okul kültürü, birbirleriyle etkileşim hâlindeki alt 

kültürlerden oluşan sistematik bir yapı sergiler. Sınıflar, laboratuvarlar, spor 

salonları ve kantin gibi mekânların yanı sıra öğrenci ve öğretmen grupları da 

okulun kültürel alt sistemleri içerisinde yer alır. 

37



Okul kültürü, bu alt kültürler arasındaki etkileşimin bir ürünüdür. Hâkim 

değerler ve uygulamalar, genellikle güçlü ve baskın alt kültürlerin etkisiyle 

şekillenir. Okullarda hâkim kültür, eğitim kademesine göre de farklılaşabilir. 

Örneğin okul öncesi kurumlarda daha koruyucu bir kültür öne çıkarken, 

üniversitelerde daha liberal ve özgürlükçü bir kültür hâkim olabilir. 

Alt kültürler arasındaki değer ve inanç uyumu arttıkça, okul kültürü de daha 

bütüncül bir yapı kazanır. Amaç ve değerler arasında uzlaşmanın zayıf olduğu 

okullarda ise alt kültürler arası ilişkiler genellikle sorunludur. Bu noktada okul 

yöneticilerinin kültürel liderlik becerileri belirleyici hâle gelir. Yöneticilerin 

okulun iç ve dış çevresini ortak vizyon ve değerlere yönlendirebilme gücü, okul 

kültürünün niteliğini doğrudan etkilemektedir. 

 

Okul Kültürü ve Motivasyon 

Okulun kültürel değerleri, çalışan motivasyonu üzerinde önemli bir etkiye 

sahiptir. Saygı, iş birliği, yenilikçilik ve mükemmeliyet gibi değerler; öğretmen 

katılımını ve mesleki gelişimi destekleyen olumlu bir çalışma ortamı oluşturur. 

Öğretmenler kendilerini değerli hissettiklerinde motivasyonları artmakta, bu 

durum öğretim kalitesine ve öğrenci başarısına olumlu biçimde yansımaktadır. 

Bu bağlamda okul müdürünün liderlik tarzı, okul kültürünü ve çalışan 

motivasyonunu doğrudan etkileyen temel bir faktördür. 

 

Okul Kaynakların Yönetiminde Kültürün Etkisi 

Kültür, yaşamın her alanında olduğu gibi kaynakların yönetiminde de 

belirleyici bir rol oynar. Bir okulda neyin önemli ve değerli kabul edildiği, günlük 

uygulamaları ve kaynak kullanımını doğrudan etkiler. Kaynak yönetimi yalnızca 

teknik bir süreç değil, aynı zamanda kültürel bir olgudur. Okulun temel değerleri 

hangi alanlara öncelik verileceğini belirler. Örneğin spor başarısının 

önceliklendirildiği bir okulda bütçe harcamalarının bu yönde yoğunlaşması 

beklenen bir durumdur. Bu nedenle kaynak yönetiminin kültürel boyutunu 

anlamak, sürdürülebilir stratejiler geliştirmek açısından kritik öneme sahiptir. 

 

Sağlıklı Okul 

Jerald’a (2006) göre sağlıklı bir okulun kültürü, okula girildiği anda 

hissedilebilir. Bu okullar; sakin, düzenli ve amaç duygusu güçlü bir atmosfere 

sahiptir. Öğrenciler özgüvenli ve sorumluluk sahibidir; öğretmenler ise 

çalışmalarını profesyonel bir anlayışla sürdürür. Tüm paydaşlar, okulun neden 

var olduğunun farkındadır ve birbirlerine saygı duyarlar. 

Okul sağlığı yalnızca fiziksel koşullarla sınırlı değildir; öğrencilerin sosyal ve 

psikolojik ihtiyaçlarını karşılayabilen bir ortamın varlığını da kapsar. Edmonds 

38



(2020), etkili okulun temel göstergeleri arasında güvenli, düzenli ve öğrenmeye 

elverişli bir iklimi özellikle vurgulamaktadır. Bu bağlamda örgüt sağlığı kavramı, 

okul kültürü, bağlılık, stres ve moral gibi unsurları kapsayan bütüncül bir çerçeve 

sunmaktadır. 

 

Mutlu Okul 

Etkili okullar, öğrenci ve öğretmen başarısını izlemeye büyük önem veren 

kurumlardır. Ancak etkililik her zaman mutluluk anlamına gelmez. Mutsuz 

okullar genellikle zayıf ekip ruhu, adaletsiz uygulamalar, iletişim sorunları ve 

güvensizlik gibi özelliklerle tanımlanır. Bu nedenle her etkili okulun aynı 

zamanda mutlu bir okul olmayabileceği unutulmamalıdır. 

UNESCO’nun Küresel Mutlu Okullar Girişimi (2016; 2021), mutluluğu okul 

kültürünün merkezine yerleştiren bir paradigma değişimini savunmaktadır. Bu 

yaklaşımda mutluluk hem nitelikli öğrenmenin bir aracı hem de bir hedef olarak 

ele alınmaktadır. UNESCO, evrensel bir mutluluk tanımı sunmamakta; bunun 

yerine mutlu öğrenme ortamlarını insan, süreç, ortam ve ilkeler olmak üzere dört 

temel sütun üzerinden değerlendirmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

39



BÖLÜM VIII 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜN DİNAMİKLERİ 

 

Örgüt kültürü kapsamında ele alınabilecek iki yüzü aşkın öge bulunmaktadır. 

Kültürel ögelerin eğitim kurumlarına yansımalarını inceleyen Öz ve Baloğlu’nun 

(2022) çalışmasında, Türkiye’de 21 farklı ilde görev yapan 151 öğretmenin 

görüşleri doğrultusunda bu ögeler 54 farklı kategori altında toplanmıştır. Bu 

bölümde, okuyucunun örgüt kültürünün dinamiklerine ilişkin genel bir çerçeve 

edinebilmesi amacıyla, bu ögelerden yalnızca on tanesi ele alınmıştır. 

 

Temel Varsayımlar 

Temel varsayımlar, örgütsel yaşamda karşılaşılan sorunlara yönelik olarak 

çoğu zaman farkında olmadan uygulanan ve üzerinde bilinçli biçimde 

düşünülmeden benimsenen çözüm yollarıdır. İnanç sistemimizin bir parçası olan 

bu varsayımlar; örgüt üyelerinin algılarını, yargılarını, duygularını ve hislerini 

yönlendirir. Bu yönüyle temel varsayımlar, kurumun performansını etkileyen 

görünmez bir el gibi işlev görür. 

Ortak varsayımlar, kurum kültürünün en güçlü ve en derin boyutunu temsil 

eder. Genellikle açık biçimde ifade edilmezler. Bu nedenle yöneticilerin, örgütte 

paylaşılan temel varsayımları anlamaları büyük önem taşır. Bu anlayış 

geliştirilmeden, kolektif çabayı teşvik eden ve ödüllendiren yüksek performanslı 

bir örgüt kültürü oluşturmak ve sürdürmek oldukça güçtür. 

Bir kurumun gerçek kültürünü anlayabilmek için temel varsayımların en derin 

düzeyine inmek gerekir. Ancak bu süreç kolay değildir. Temel varsayımların, 

örgütte benimsenen ortak değerlerle uyumlu olmadığının tespit edilmesi, kültürde 

kopukluklar yaşandığına işaret eder. Temel varsayımlara ilişkin olumsuz örnekler 

şu şekilde sıralanabilir: 

• Dünya, sonsuz kaynaklara sahiptir. 

• Dünyadaki en önemli şey güçtür. 

• Dünyada yalnızca “en iyilerin” hayatta kalmasını sağlayan doğal bir 

hiyerarşi vardır. 

• Suç ve suçluluk yoktur; yalnızca güç ya da boyun eğme vardır. 

• Doğru ve yanlışın ne olduğuna liderler karar verir. 

• Lider değilsen, kendi başına düşünmene gerek yoktur. 

 

Temel varsayımlara ilişkin olumlu örnekler ise şöyledir: 

• İnsanlar, ortaya çıkarılmayı bekleyen bir potansiyelle doludur. 

• İnsanların güçlü yönlerine odaklanmak, zayıf yönlerine odaklanmaktan 

daha değerlidir. 

40



• Hatalar olsa bile, süreç sonunda her şey yoluna girer. 

• Deneyim, hataların toplamıdır. 

• Aynı amaca hizmet eden insanlar rakip değil, müttefiktir. 

 

Eğitim kurumlarındaki temel varsayımlar; öğretmenlerin, öğrencilerin ve 

yöneticilerin okul ve genel olarak eğitim hakkındaki yerleşik inançlarını, 

algılarını, düşüncelerini ve duygularını kapsar. Bu varsayımlar, bireylerin 

davranışlarını ve tutumlarını yönlendiren temel belirleyiciler arasındadır. 

Eğitim sistemlerinde değişimin anahtar kavramlarından biri örtük kültürdür. 

Okulların örtük kültürünü oluşturan varsayım ve inançların göz ardı edilmesi ya 

da bu kültürün reform girişimleriyle uyumlu olup olmadığının anlaşılamaması, 

pek çok reform çabasının başarısızlıkla sonuçlanmasına yol açmıştır. Bir 

değişimin hayata geçirilebilmesi için reform modeline dayanak oluşturan 

varsayımların, okulun mevcut kültürüyle uyumlu olması gerekir. Başka bir 

ifadeyle, eğitimde ve okulda reform girişimlerinin başlangıç noktası, bu 

kurumlarda hâlihazırda var olan kültürü, yani temel varsayımları anlamak 

olmalıdır. 

 

Değerler 

Her insan topluluğunun kendine özgü bir değer sistemi olduğu gibi, her örgüt 

de kendi değer sistemine sahiptir. Örgütsel değerler, örgütü oluşturan bireylerin 

değerlerinden beslenir ve örgütün felsefesini, misyonunu ve stratejik hedeflerini 

yansıtır. Değerler bir pusula işlevi görerek eylemlere yön verir; kurumun 

belirlenen hedeflere doğru ilerlemesinde rehberlik eder. Çalışanların dikkat ve 

enerjilerinin ortak bir noktada toplanmasını sağlayarak bütünleşmeyi güçlendirir. 

Örgütsel değerler; örgütsel yapıyı, kültürü, kimliği, stratejiyi ve etkinliği 

etkileyerek hedeflerin biçimlenmesinde belirleyici rol oynar. Örgütler de tıpkı 

bireyler gibi kararlar alır, doğru olduğuna inandıkları doğrultuda hareket eder, 

yasal ve ahlaki sınırlara tabi olur ve kendi inanç sistemlerini geliştirir. Bu süreçler 

sonucunda örgütler, efsaneler ve hikâyeler üretir. 

Örgütsel değerler, örgüte bir kişilik kazandırır. Örgütsel davranış bağlamında 

kişilik, bireylerin iş yerinde nasıl düşündüklerini, hissettiklerini ve 

davrandıklarını belirleyen görece istikrarlı örüntüleri ifade eder. Bu örüntüler; 

iletişimi, karar verme süreçlerini, ekip çalışmasını ve liderliği yönlendirirken, 

çalışan performansı ve motivasyonu üzerinde de önemli bir etkiye sahiptir. 

Değerler, sıradan görünen olay ve nesnelere anlam kazandıran kavramlardır. 

Uğruna çaba gösterilen, bireyler için tatmin kaynağı olan unsurları ifade eder. 

Bireyler açısından değerler çoğuldur; çünkü insanlar karşılaştıkları her olaya ya 

da nesneye bir değer atfederler (Pehlivan, 1998). 

41



Değerler; bireysel, örgütsel, toplumsal, evrensel, millî ya da manevi gibi farklı 

başlıklar altında sınıflandırılabilir. Berkhout ve Rowlands’ın (2007) çalışması, 

çalışanların kişisel değerleri ile örgütsel değerlerini uyumlu hâle getirebilen 

kurumların, daha yüksek iş doyumu sayesinde daha başarılı olduklarını ortaya 

koymuştur. 

Örgüt kurucuları ve yöneticiler, örgütsel değerlerin çalışanların günlük 

eylemlerine yansıtılabilmesi için çeşitli çabalar gösterirler. Ancak çalışanların 

kişisel değerleri her zaman kurumsal değerlerle örtüşmeyebilir. Bu tür 

durumlarda bireylerin içsel çatışmalar yaşaması kaçınılmazdır. Kişisel ve 

örgütsel değerler arasındaki uyumsuzluk; mesleki tükenmişliğin, güvensizliğin 

ve örgütsel sinizmin önemli bir göstergesi olabilir. Doğal olarak bu durumlar 

örgütsel etkinliği olumsuz yönde etkiler ve çalışanların kurumdan ayrılma 

eğilimini artırır. 

Değerler, örgütteki bireyler üzerinde güçlü etkiye sahip, kalıcı inançlardır. 

Farklı kültürlerden, sosyoekonomik sınıflardan, yaş gruplarından ve inanç 

sistemlerinden bireylerin bir arada bulunduğu çok kültürlü örgütlerde değerlerin 

kapsayıcı olması büyük önem taşır. Bu kapsayıcılık sağlanamadığında iletişim 

sorunları yaşanabilir ve örgütte olumsuz bir iklim oluşabilir. 

Şeffaflık, iş birliği, dostluk, grup çalışması, uyum, yaratıcılık ve bağımsızlık 

gibi kavramlar örgütsel değerler hâline getirilebilir (Çelik, 1997). Örgütsel 

değerler, örgütte neyin önemli olduğunu ve bireylerin nasıl düşünmesi ve 

davranması gerektiğini gösteren temel rehberlerdir. Değerler çoğu zaman 

semboller aracılığıyla görünür kılınır; sloganlar, ritüeller ve kutlamalar bu sürecin 

önemli araçlarıdır (Harris ve Hartman, 2002). 

Değerler, bireylerin nasıl davranması gerektiğini ve okulların nasıl bir 

performans sergilemesi beklendiğini ortaya koyan kılavuzlardır. Okulun her 

alanında kendini gösterir. Güven, saygı ve kapsayıcılık, okul kültüründe sıklıkla 

vurgulanan temel değerler arasındadır. Bir eğitim kurumunun başarılı olabilmesi 

için yöneticilere ve öğretmenlere, onların alan ve pedagojik yeterliklerine güven 

duyulması gerekir. Aynı şekilde öğrencilerin de birbirlerine ve öğretmenlerine 

güvenmeleri önemlidir. 

Sürdürülebilir eğitimsel iyileştirme açısından güven, öncelikli bir değerdir. 

Öğretmenlerin yeni öğretim yöntemlerini denemeleri ve farklı pedagojik 

yaklaşımlar uygulayabilmeleri, destek göreceklerini bilmelerine bağlıdır. 

Güvenin olmadığı ortamlarda öğretmenler risk almaktan kaçınır. Bu nedenle okul 

ve sınıflar, öğretmen ve öğrencilerin güven temelli iletişim kurabildikleri 

öğrenme ortamları olmalıdır. 

Bir okulda benimsenen kültürel değerler, öğrencilerin eğitim deneyimlerini ve 

öğrenme çıktıları üzerinde önemli bir etkiye sahiptir. Paylaşılan inançlar, 

42



uygulamalar, semboller ve normlar; bireylerin öğrenme ortamlarını nasıl 

algıladıklarını ve bu ortamlarla nasıl etkileşim kurduklarını belirler. Öğrencilerin 

aile kültürlerinden getirdikleri değerlerin, okulun baskın kültürel değerleriyle 

örtüşmediği durumlarda kültürel uyumsuzluklar ortaya çıkabilir. Bu 

uyumsuzluklar, özellikle dezavantajlı öğrenciler açısından akademik 

eşitsizliklere yol açabilir. Hofstede’nin kültürel boyutlara ilişkin çalışmaları, 

farklı kültürel özelliklerin sınıf dinamiklerini nasıl etkilediğine dair eğitimcilere 

önemli içgörüler sunmaktadır. Eğitim kurumları giderek daha çeşitli hâle 

geldikçe, kültürel değerleri anlamak ve benimsemek, kapsayıcı öğrenme 

ortamları oluşturmak açısından daha da önem kazanmaktadır. 

 

İnançlar 

İnanç, bir şeyin doğru olduğuna ya da bir durumun belirli bir biçimde 

gerçekleştiğine dair öznel bir tutumu ifade eder. Bireyin kendisine, başkalarına 

ve dünyaya ilişkin yargı ve kabulleri, aynı zamanda kültürün de özünü ve 

içeriğini oluşturur. 

İnançlar, insanların dünyaya ve onun işleyişine ilişkin kabullerini; belirli 

konularda tartışmasız biçimde doğru kabul ettikleri varsayımları içerir. Bu 

kabuller, bireylerin neredeyse tüm davranışlarını ve eylemlerini etkiler. Bazı 

kültürlerde ve inanç sistemlerinde insan doğuştan iyi bir varlık olarak görülürken, 

bazı kültürlerde insanın kötü, günahkâr ya da suçlu bir varlık olduğu düşüncesi 

hâkim olabilir. 

Örgütsel inanç sistemleri, en genel anlamıyla, bir örgütün eylem ve kararlarını 

topluca yönlendiren temel varsayımlar, değerler ve inançlardan oluşur. Bu 

sistemler; kurum içindeki bireylerin dünyayı nasıl algıladıklarını, birbirleriyle 

nasıl etkileşim kurduklarını ve işlerine nasıl yaklaştıklarını şekillendiren yazılı 

olmayan kurallar ve ortak anlayışlar olarak değerlendirilebilir. Çoğu zaman açık 

biçimde ifade edilmezler; örtük bir nitelik taşırlar ve örgütsel kültüre yerleşmiş 

durumdadırlar. Davranışlar, politikalar ve hatta fiziksel çevre aracılığıyla görünür 

hâle gelirler. 

Örgütsel inanç sistemleri, kurum kültürünün temel taşlarından biridir ve örgüt 

içindeki algıları ve eylemleri derinden etkiler. Her örgüt, kendine özgü bir inanç 

seti etrafında gelişir ve büyür. Bu nedenle örgüt kültürünü anlamak için örgütsel 

inançları anlamak kritik öneme sahiptir. Çünkü bu inançlar, örgütün yönünü 

belirleyen görünmez bir güç gibi işlev görür. 

Bir kurumun başarılı olabilmesi için, politika ve eylemlerini destekleyen 

sağlam inançlara sahip olması gerekir. Güçlü örgütler gerçek güçlerini yalnızca 

örgütsel yapıdan ya da yöneticilerin bireysel becerilerinden değil, “inanç” olarak 

adlandırılan bu dirençli zihinsel çerçeveden ve onun insanları etkileme 

43



kapasitesinden alırlar. Örgütsel başarının en önemli unsurlarından biri, bu 

inançlara duyulan bağlılıktır. İnsanların örgüt kültürüne ne ölçüde inandıkları ve 

bu değerlere ne derece sahip çıktıkları, başarının belirleyici faktörleri arasındadır. 

Nitekim başarılı örgütlerin, iyi tanımlanmış bir dizi temel inanca sahip oldukları 

belirtilmektedir (Peters ve Waterman, 1987). 

Bir örgütün inançlarını anlayabilmek için öncelikle görünür unsurları analiz 

etmek gerekir. Kurumun misyon bildirimi, kurumsal iletişim dili, şeffaflık 

anlayışı ve ödül sistemleri gibi somut uygulamalar, örgütsel inançlara ilişkin 

önemli ipuçları sunar. Bu unsurlar genellikle altta yatan inanç ve değerlerin 

dışavurumudur. Örneğin, iletişimde açıklığa önem veren bir yönetici, açık kapı 

politikasıyla bu inancını günlük uygulamalarına yansıtır. 

Kurumsal inançları ortaya çıkarmanın bir diğer yolu, çalışanların söylemleri 

ile eylemleri arasındaki tutarlılığı gözlemlemektir. Benzer şekilde toplantı ve 

törenlerde kullanılan dil, örgütsel jargon, tekrar eden temalar, metaforlar ve 

vurgulanan öncelikler de örgütsel inançlar hakkında önemli ipuçları verebilir. 

Örneğin, “Biz bir aileyiz” ifadesi, örgüt içinde hâkim olan belirli inanç ve değer 

setlerine işaret edebilir. 

Örgütsel inanç sistemini anlamak, bu sistemi yönetebilmenin ilk adımıdır. 

Kurumun yönünü belirleyen derin ve yerleşik inançlar, zamanla kurumun 

amaçları ve sorumlulukları doğrultusunda ilerlemesini engelleyebilir. Bu tür 

durumlarda, gidişatı olumsuz etkileyen kolektif zihniyetin sorgulanması ve 

dönüştürülmesi zorunlu hâle gelir. Bu çaba, kurumsal sürdürülebilirlik açısından 

hayati öneme sahiptir. 

Baskın inançlar, çoğu zaman örgüt içinde güç sahibi kişi ve grupların bakış 

açılarını yansıtır ve alternatif görüşleri marjinalleştirebilir. Bu nedenle örgütsel 

inançlar yüzeysel değil, daha derinlemesine ve eleştirel bir bakış açısıyla 

incelenmelidir. Örgütsel inanç yönelimlerini farklı tipolojiler altında ele almak 

mümkündür. Bu tipolojilere ilişkin bazı örnekler aşağıda sunulmuştur: 

 

Hiyerarşi Odaklı İnanç Sistemleri: 

Bu sistemler, otoriteye, kontrole ve yukarıdan aşağıya karar alma süreçlerine 

güçlü bir vurgu yapar. Komuta zincirinin önemi, kurallara ve prosedürlere 

bağlılık ile kıdeme saygı temel unsurlardır. Genellikle istikrar ve verimliliği 

önceleyen bu sistemler, yenilikçiliği ve çalışanların güçlendirilmesini 

sınırlayabilir. 

 

Adhokrasi Odaklı İnanç Sistemleri: 

Adhokrasi, görevlerin yerine getirilmesinde bireysel inisiyatif ve öz 

örgütlenmeyi esas alan bir yönetim anlayışıdır. Bu tür sistemlerde esneklik, 

44



yenilikçilik ve bireysel girişim ön plandadır. İnançlar; yaratıcılığı, denemeyi ve 

değişime hızlı uyum sağlamayı teşvik eder. 

 

Piyasa Odaklı İnanç Sistemleri: 

Bu sistemlerde rekabet, başarı ve karşılaştırmalı performans sonuçları 

belirleyici unsurlardır. İnançlar, performans göstergeleri, müşteri memnuniyeti 

ve paydaş değeri üzerine yoğunlaşır. Ancak bu yaklaşım, yeterince 

dengelenmediğinde kısa vadeli düşünmeyi teşvik edebilir ve uzun vadeli 

sürdürülebilirlik hedeflerinin göz ardı edilmesine yol açabilir. 

 

Sürdürülebilirlik Odaklı İnanç Sistemleri: 

Giderek daha fazla önem kazanan bu sistemler, ekonomik performansın yanı 

sıra çevresel ve sosyal sorumluluğu da merkeze alır. İnançlar; uzun vadeli değer 

yaratma, paydaş refahı ve ekolojik dengeye odaklanır. Bu yaklaşım, kurum ile 

daha geniş toplumsal ve çevresel bağlam arasındaki karşılıklı bağımlılığın fark 

edilmesini temsil eder. 

Okul kültürü bağlamında inançlar; insan doğasına, insan olmanın anlamına, 

ideal bireyin hangi özelliklere sahip olması gerektiğine ve insanın doğuştan nasıl 

bir varlık olduğuna ilişkin kültürel kabulleri içerir. Bu inançlar bireyden bireye 

ve okuldan okula farklılık gösterebilir. Aşağıdaki sorulara verilecek yanıtlar, bir 

okulda hâkim olan inanç yapısına dair önemli ipuçları sunacaktır: 

• Öğretmenler her öğrencinin öğrenebileceğine inanıyor mu? 

• Öğretmenler sınıf içinde rekabete mi, yoksa dayanışmaya mı önem 

veriyor? 

• Öğretmenler erkek öğrencilerin kızlardan daha zeki olduğuna inanıyor 

mu? 

• Yöneticiler liderliğin doğuştan geldiğine inanıyor mu? 

• Yöneticiler her öğretmenin fırsat bulduğunda kaytaracağına inanıyor mu? 

• Yöneticiler öğrenciyi bir “müşteri” olarak mı görüyor? 

• Öğrenciler akademik başarının doğuştan gelen bir zekâ tarafından 

belirlendiğine inanıyor mu? 

• Öğrenciler “yetenek azmi yener” söylemine inanıyor mu? 

• Öğrencilerin başarıya ilişkin inanç yönelimleri nasıldır? 

 

Bu inançlar okul kültürünü nasıl etkilemektedir? İyimser ve geliştirici bir okul 

kültürü oluşturabilmek için hangi inançlara ihtiyaç vardır? Okul toplumu için 

benimsenmesi gereken temel bir inanç şu şekilde ifade edilebilir: 

“Öğrenme, sürekli ve yaşam boyu devam eden bir süreçtir ve her çocuk 

başarılı olabilir.” 

45



Semboller 

Semboller, kültürün en dış katmanında yer alan ve kültürel yapının 

gözlemlenebilir tezahürlerini temsil eden unsurlardır. Yalnızca belirli bir kültürü 

paylaşan bireyler tarafından anlamlandırılabilen semboller; kelimeler, jestler, 

imgeler ya da nesneler aracılığıyla belirli anlamlar taşır. 

Toplumlar, büyük ölçüde semboller etrafında şekillenir. Sembolizme göre 

gerçeklik, görünenin ötesinde yer almakta; yüzeysel algıya takılı kalmak, insanı 

hakikate ulaştırmamaktadır. Gerçeğin kavranabilmesi için yalnızca gözlem ve 

deneyle yetinilmemeli, sezgi ve yaratıcı hayal gücü de devreye sokulmalıdır. 

Varlık ve olaylar, ancak derinlemesine sezgisel bir bakış açısıyla ele alındığında 

gerçek anlamlarına ulaşır. Bu yaklaşım, insan bilgisinin yalnızca beş duyuyla 

sınırlı olmadığını, duyuların sınırlarının aşılmasıyla daha kapsamlı bir bilgiye 

ulaşılabileceğini savunur (A.Ü. Açık Ders Malzemeleri). 

Pozitivizm, determinizm ve materyalizmin güçlenerek insan ve hayatın tek 

gerçeği hâline getirilmesi, sembolizmin doğuşuna zemin hazırlayan temel 

etkenler arasında yer alır. Pozitivist anlayışa karşı bir duruş sergileyen 

sembolistler, insanın iç dünyasına, duygularına ve ruhsal derinliğine yönelmiş; 

gerçekliği insan algısının bir ürünü olarak ele almışlardır. Fizik ötesi kavramları 

dikkate alarak ruh, mana ve öz kavramlarına yeniden dönüşü hedeflemişlerdir. 

Simgecilik olarak da adlandırılan sembolizm, soyut fikirlerin ve temaların 

semboller aracılığıyla ifade edilmesi anlamına gelmektedir. Semboller, gerçek 

anlamlarının ötesinde derin çağrışımlar barındıran nesneler, eylemler, renkler ya 

da karakterler olabilir. Gerçek ile hayal arasında bir köprü kurarak bireylerin 

anlatıyla daha kişisel bir bağ kurmasına ve anlatıyı çok katmanlı biçimde 

yorumlamasına olanak tanır. 

Gerçekliğin keşfine yönelik alternatif bir bakış açısı sunan sembolizm, 

çevremizde karşılaştığımız farklı sembol türlerine dikkat çeker. Bu sembollerden 

bazıları aşağıda ele alınmaktadır (StudioBinder). 

 

Hayvan Sembolizmi 

Hayvan sembolizmi, derin anlamlar aktarmak, duyguları harekete geçirmek 

ve temaları görünür kılmak amacıyla çeşitli anlatı türlerinde sıklıkla kullanılır. 

Hayvanlar, farklı özellikleriyle geniş bir kavram alanını temsil edebilen güçlü 

semboller olarak işlev görür. 

Hayvanlara ilişkin toplumsal ön kabuller, yazarların ve film yapımcılarının 

onları sembol olarak kullanma biçimlerini doğrudan etkiler. George Orwell’in 

alegorik romanı Hayvan Çiftliği, bu duruma önemli bir örnektir. Eserde yer alan 

çiftlik hayvanları, toplumdaki farklı sınıfları temsil etmekte ve Stalinist Rusya’da 

sosyalist ideallerin nasıl yozlaştığını sembolik bir dille eleştirmektedir. Domuzlar 

46



çıkarcı ve baskıcı egemen sınıfı simgelerken, çalışkan at Boxer sömürülen işçi 

sınıfının temsili olarak karşımıza çıkar. 

 

Renk Sembolizmi 

Renk sembolizmi, anlatı boyunca soyut fikirlerin ve duyguların renkler 

aracılığıyla ifade edilmesini sağlayan güçlü bir anlatım aracıdır. Renkler, 

duygusal ve kültürel çağrışımları sayesinde derin anlamları incelikle yansıtabilir. 

Evrensel bir iletişim aracı olarak renkler, kültürel farklılıklara rağmen geniş 

ölçüde ortak anlamlar üretir. Renk teorisi, izleyicide duygu uyandırmak, atmosfer 

oluşturmak ve karakterlerin içsel durumlarını yansıtmak amacıyla kullanılır. 

Bağlama göre değişen bu anlamlar, renkleri yalnızca estetik bir unsur olmaktan 

çıkararak anlatının temel taşıyıcılarından biri hâline getirir. 

Örnek renk çağrışımları şu şekilde sıralanabilir: 

• Kırmızı: Öfke, tutku, romantizm 

• Mavi: Hüzün, sakinlik 

• Yeşil: Doğa, kıskançlık 

• Dore (Altın Sarısı): Zenginlik 

 

Dini Sembolizm 

Dini sembolizm, anlatılara manevi bir derinlik kazandırmak amacıyla 

kullanılan edebi bir tekniktir. Yazarlar, dini inanç ve kavramları temsil eden 

semboller aracılığıyla anlatının anlam katmanlarını zenginleştirir ve okuyucuyu 

manevi, ahlaki sorgulamalara davet eder. 

Bu semboller, somut anlatı dünyası ile soyut manevi kavramlar arasında bir 

köprü kurarak okuyucunun bu temaları daha erişilebilir biçimde keşfetmesini 

sağlar. Matrix filmi, dini sembolizmin yoğun biçimde kullanıldığı yapımlara 

örnek olarak gösterilebilir. Filmin ana karakteri Neo, mesih figürünün modern bir 

yansımasıdır ve “Seçilmiş Kişi” olarak insanlığı özgürlüğe taşıyacak kurtarıcıyı 

temsil eder. Neo’nun ölümü ve yeniden dirilişi, Hristiyan teolojisindeki İsa 

anlatısıyla paralellik göstererek sembolik anlatımı güçlendirir. 

Bazı dini sembol örnekleri şunlardır: 

• Yıldız ve hilal: İslam 

• Yin ve Yang: Taoizm 

• Haç: Hristiyanlık 

• Davut Yıldızı: Yahudilik 

• Pentagram: Satanizm 

 

  

47



Doğa Sembolizmi 

Doğa sembolizmi, anlatılarda doğal unsurlar aracılığıyla derin anlamların 

aktarılmasını sağlayan bir tekniktir. Dağlar, nehirler, ağaçlar ya da hava olayları, 

insanın iç dünyasını ve yaşam deneyimlerini temsil eden semboller olarak 

kullanılır. 

Örneğin yağmur, özgürlüğün ve dönüşümün sembolü olarak ele alınabilir. 

Yağmur damlaları aracılığıyla doğanın arındırıcı ve yenileyici gücü görünür hâle 

gelir. 

 

Nesne Sembolizmi 

Nesne sembolizmi, gündelik hayatta sıkça karşılaşılan nesnelere sembolik 

anlamlar yükleyerek anlatıya derinlik kazandırır. Bir madeni para kaderi ve 

hayatın belirsizliğini simgelerken, bir yüzük romantik anlatılarda evliliği; 

Yüzüklerin Efendisi’nde ise mutlak gücü temsil eder. 

Günlük hayatta kullanılan bazı nesne sembolleri şunlardır: 

• Taç: Güç 

• Gül: Romantizm 

• Ateş: Öfke, yıkım 

• Kafatası: Ölüm, tehlike 

• Güneş: Hayat, güç 

 

Karakter Sembolizmi 

Karakter sembolizmi, bir karakterin kişilik özelliklerini ya da yaşadığı 

dönüşümü sembolik ögelerle ifade etmeye dayanır. Örneğin “rüzgârda savrulan 

bir tüy”, bireyin yaşam boyunca kontrolü dışında gelişen koşullar karşısındaki 

durumunu simgeler. 

 

Örgütsel Sembolizm 

Sembolik yaklaşım, örgütleri mekanik yapılar olarak gören klasik anlayışa 

karşı çıkarak; inançlar, değerler, normlar ve bu unsurları görünür kılan sembolleri 

merkeze almıştır. Logolar, törenler, sloganlar, kıyafetler ve ritüeller örgütsel 

yaşamın sembolik bileşenleri arasında yer alır. 

Semboller aracılığıyla bireyler örgüte aidiyet geliştirir; yeni üyeler örgüt 

kültürünü öncelikle semboller üzerinden tanır. Böylece örgüt kültürü, semboller 

ve ritüeller yoluyla görünür hâle gelir ve üyeleri ortak değerler etrafında 

birleştirir. 

Örgüt ve yönetim alanında 1960’lı yıllarda ele alınmaya başlanan semboller, 

1980’li yıllarda örgüt (kurum) kültürü kavramı kapsamında sistematik biçimde 

incelenmiştir. Bu alanda çalışan araştırmacılar, örgütlerin yalnızca yapısal 

48



unsurlardan oluşmadığını; semboller aracılığıyla şekillenen birer kültürel yapı 

olduğunu ortaya koymuş ve bu doğrultuda örgütsel sembolizm kuramını 

geliştirmişlerdir (Kesken Nazlı, 2016). 

Pozitivist paradigma etkisi altında örgütleri yalnızca mekanik yapılar olarak 

ele alan klasik yaklaşımların, örgütlere ilişkin “derin” bilgiyi açıklamakta yetersiz 

kaldığını savunan sembolik yaklaşımcılar; sembolleri örgüt dinamiğinin güçlü 

belirleyicileri olarak tanımlamışlardır. Bu yaklaşım doğrultusunda örgütü bir 

“makine” olarak görme anlayışı terk edilmiş; örgütü oluşturan birey ve grupların 

inançları, değerleri, davranışları ve bu unsurların temelinde yer alan varsayımlar 

ile örgütsel yaşamda kullanılan semboller inceleme konusu hâline gelmiştir. 

Sembolleri anlamadan örgütleri anlamak mümkün değildir. Örgüt üyelerinin 

duygu, düşünce ve davranışlarını biçimlendiren semboller, örgütsel yaşamın 

görünür unsurları arasında yer alır ve önemli bir temsil işlevi üstlenir. Kurumların 

kimlikleri, logoları, kırtasiye malzemeleri, bültenleri, törensel ve günlük 

kıyafetleri sembolik anlamlarla yüklüdür. Pek çok örgüt, üyelerine ilham vermek 

amacıyla sloganlar üretmekte; terfi ve emeklilik törenleri düzenlemekte, 

çalışanların katkılarını takdir eden ritüeller aracılığıyla örgütsel değerleri 

somutlaştırmaktadır. Bu uygulamaların tamamı, örgütsel yaşamın sembolik 

boyutunu oluşturan yaşantılar olarak değerlendirilmektedir (Dandridge, Mitroff 

ve Joyce, 1980; Peters ve Waterman, 1982; Pondy, Frost, Morgan ve Dandridge, 

1983; Deal ve Kennedy, 1982; Kanter, 1977’den akt. Kesken Nazlı, 2016). 

Bireyler, semboller aracılığıyla kendilerini örgütün bir parçası olarak algılar. 

Örgüte yeni katılan bireyler, örgütsel yaşamı öncelikle semboller yoluyla tanır. 

Örgütlerde kullanılan bayraklar, flamalar, logolar, rozetler, maskotlar, marşlar, 

unvanlar, giysiler ve mimari yapılar; sembollerin somut örnekleri arasında yer 

alır. Ayrıca selamlaşma biçimleri, saç ve bıyık kesim tarzları, yüzükler, kullanılan 

deyimler ve mecazlar ile jest ve mimikler hem örgütsel dilin bir parçası hem de 

sembolik unsurlar olarak değerlendirilmektedir. Örgüt kültürü, bu semboller ve 

ritüeller aracılığıyla görünür hâle gelmekte; örgütün değer, inanç ve normları 

doğrultusunda üyeleri birbirine yakınlaştırmakta ve bütünleştirmektedir. 

Örgütsel sembolizm yaklaşımı, örgütlerin daha iyi anlaşılmasına yönelik 

önemli katkılar sunmakta; örgütsel yaşama daha yakından ve derinlemesine 

bakabilme olanağı sağlamaktadır. 

Semboller, eğitim kurumlarında inançların, duyguların ve kültürel değerlerin 

aktarımında önemli taşıyıcılar olarak görülmektedir. Okul adları çoğunlukla 

sembolik anlamlar taşır. Bir değer, yer adı, devlet büyüğü, bilim, sanat veya 

kültür insanı; örnek şahsiyetler ya da başarılı iş insanları okul ismi olarak tercih 

edilebilmektedir. Bu adlandırmaların tamamı sembolik anlamlar içermektedir. 

49



Okullar yalnızca binalar ve bahçelerden ibaret değildir; okulun kendisi başlı 

başına sembolik bir anlam taşır. Bu anlam; öğrenmeyi, gelişimi, disiplini ve 

kişisel olgunlaşmayı temsil eder. Türk kültüründe rüyada okul görmek hem 

olumlu hem de olumsuz biçimlerde yorumlanmaktadır. Rüyada okul görmek; 

düzen, mantıklılık ve esenliğe işaret edebildiği gibi; endişe, kuşku, pişmanlık ve 

maddi kayıp gibi anlamlar da taşıyabilmektedir (ruyatabirleri.com). 

 

Kurumsal Semboller 

Türkiye Cumhuriyeti’nde 2018 yılında yönetim sisteminde yapılan 

değişiklikle birlikte, Bakanlıkların Cumhurbaşkanlığı çatısı altında toplanması ve 

görsel kimliklerinin Cumhurbaşkanlığı ile uyumlu hâle getirilmesi 

amaçlanmıştır. Bu kapsamda tüm Bakanlıklar için ortak görsel kimlik standartları 

belirlenmiş; söz konusu uygulama eğitim kurumlarının amblemlerini de 

kapsayacak şekilde genişletilmiştir. 

 

MEB Amblemi 

Millî Eğitim Bakanlığı’nın amblemi, stilize edilmiş açık bir kitap ve kitabın 

merkezinde yer alan yanan bir meşaleden oluşmaktadır. Kitap; bilgi, eğitim ve 

öğretimi, yanan meşale ise aydınlanmayı ve uygarlığı temsil etmektedir. 

Amblemde herhangi bir yazı karakteri kullanılmamıştır. 

 

MEB’in Amblemi Amblemdeki Sembollere Yüklenen Anlam 

 

Meşale figürü, arka zeminde destekleyici bir unsur 

olarak tasarlanmış ve üç kıvılcımdan oluşmuştur. 

Bu üç kıvılcım; okul öncesi, ilköğretim ve 

ortaöğretimi temsil etmekte, eğitimin sürekliliğini 

vurgulamaktadır. Yanan meşale, Millî Eğitim 

Bakanlığı’nın tüm zeminli uygulamalarında 

kullanılmakta ve logo ile birlikte güçlü bir 

kurumsal imaj oluşturması hedeflenmektedir 

(MEB, Hayat Boyu Öğrenme Genel Müdürlüğü, 2025). 

 

Geçmişte okul amblemlerinde kullanılan bazı sembollerin anlamları şunlar idi: 

• Defne çelengi: Başarı 

• Sütun: Bilgelik ve metanet 

• Açık kitap: Bilginin görünür hâle gelmesi 

• Meşale: Aydınlık ve uygarlık 

  

50



Eski okul amblemlerinde kullanılan renklerin sembolik anlamları ise 

şöyledir: 

• Dore (Altın sarısı): Zihinsel yükseliş 

• Beyaz: Barış ve samimiyet 

• Mavi: Gerçeklik ve sadakat 

 

Okullarda yaygın olarak kullanılan semboller şu başlıklar altında toplanabilir: 

Resmî ve Ulusal Semboller: 

Türk Bayrağı, Atatürk Portresi, İstiklal Marşı, okul logosu/amblemi 

Eğitimle İlgili Semboller: 

Kitap (bilgi, öğrenme), kalem (eğitim, yazma), meşale (aydınlanma, bilim), 

defter, mezuniyet kepi (başarı) 

Uyarı ve Güvenlik Sembolleri: 

Acil çıkış, yangın söndürücü, ilk yardım, koşmak yasaktır, kaygan zemin 

Yönlendirme Sembolleri: 

Tuvalet, kütüphane, laboratuvar, spor salonu, kantin, öğretmenler odası 

Çevre ve Davranış Sembolleri: 

Geri dönüşüm, çöp kutusu, sessiz olun, temiz okul 

Öğrenciler ve okul mezunları, okullarına duydukları bağlılık ve gururu ifade 

etmek amacıyla kıyafetlerinde ya da çantalarında okul rozetleri taşımaktadır. Bu 

rozetler, aidiyet duygusunu ve birlik bilincini sembolize etmektedir. 

Okul yöneticilerinin sembollerle ilgili olarak kendilerine yöneltmeleri gereken 

bazı temel sorular bulunmaktadır: 

• Okulun duvarları ve koridorlarında hangi değerler temsil edilmektedir? 

• Bu semboller hangi niteliklerin ön plana çıkarılmasını amaçlamaktadır? 

• Öğrenciler bu sembolleri eğitim programının hedefleri doğrultusunda 

yorumlayabilmekte midir? 

• Bu görseller öğrencilerin hangi duygularını ne ölçüde güçlendirmektedir? 

 

Normlar 

Değerler sistemine bağlı olarak ortaya çıkan davranış standartlarına norm 

denilmektedir. Değerler ile normlar arasındaki temel fark, değerlerin daha soyut 

ve genel; normların ise daha somut, belirgin ve yol gösterici olmasıdır. Normlar, 

bireylerin çeşitli durumlar karşısında nasıl davranmaları gerektiğini tanımlayan 

ve bu davranışları teşvik eden yazılı olmayan kurallardır. 

Normların anlaşılması ve oluşturulması örgütler açısından büyük önem taşır. 

Çünkü normlar, çalışanların örgütsel bağlılığını, verimliliğini ve genel iş 

ortamındaki morali doğrudan etkiler. Pozitif normlar; çalışanların değer 

gördüklerini ve anlaşıldıklarını hissettikleri, iş birliğine dayalı ve destekleyici bir 

51



çalışma ortamının oluşmasını teşvik eder. Bu durum iş doyumunun artmasına, 

işten ayrılma oranlarının azalmasına ve performansın yükselmesine katkı sağlar. 

Buna karşılık, olumsuz normlar; belirsizlik, yanlış iletişim ve toksik bir çalışma 

ortamının oluşmasına yol açarak kurumsal başarıyı olumsuz yönde etkileyebilir. 

Pozitif normların bilinçli biçimde yönetilmesi ve desteklenmesi, kurumların 

misyon ve değerleriyle uyumlu, güçlü ve bütünleşik bir örgüt kültürü 

geliştirmelerine olanak tanır. 

Normlar birer standarttır ve her toplumda mevcuttur. Dakiklik, iletişim 

biçimleri, çatışma çözme yaklaşımları ve iş birliği yöntemlerine ilişkin 

beklentiler normlar kapsamında değerlendirilebilir. Normlar ele alınırken tutum, 

algı ve alışkanlık kavramlarına da değinmek gerekir. Tutumlar bireylerin 

düşünme biçimlerini yansıtırken, algılar ve alışkanlıklar bu tutumlara bağlı olarak 

şekillenir. Örgüt kültürü açısından çalışanların tutumlarının, her zaman 

değerleriyle birebir örtüşmeyebileceği göz önünde bulundurulmalıdır. 

Kültürel dinamiklerin anlaşılması, bir kurumda karşılaşılan alışılmadık 

davranışlar karşısında duyulan şaşkınlık ve kaygıyı azaltır. Farklı bireylerin ya da 

örgütsel grupların neden bu denli farklı davranabildikleri ve bu yapıların neden 

değişime dirençli oldukları daha iyi kavranabilir. Daha da önemlisi, kültür 

derinlemesine anlaşıldığında birey, kendisini ve kimliğini şekillendiren içsel 

güçlerin de farkına varır. Bu bağlamda kişilik ve karakter; bireyin sosyalleştiği, 

özdeşleştiği ve ait olmayı arzuladığı grupların bir yansımasıdır. Kültür yalnızca 

çevremizde değil, aynı zamanda bireyin iç dünyasında da varlığını 

sürdürmektedir (Schein, 2010, s.9). 

Öğretmenler olarak, aynı okul içinde farklı sınıfların birbirinden oldukça 

farklı davranış örüntülerine sahip olabildiğini; hatta aynı bahçeyi paylaşsalar dahi 

iki okulun kültürleri arasında belirgin farklar bulunabildiğini gözlemleriz. Benzer 

farklılıkları mağazalarda, restoranlarda ya da aynı kuruma ait farklı hizmet 

birimlerinde de hissetmek mümkündür. Her meslekte olduğu gibi öğretmenlik 

mesleğini de tanımlayan belirli normlar bulunmaktadır. Bu normların ihlali, 

bireyin istemediği çeşitli yaptırımlarla karşılaşmasına yol açabilmektedir. 

Stoll (1998), okul gelişimini destekleyen on pozitif kültürel normu şu 

şekilde sıralamaktadır: 

1. Ortak hedefler — “Nereye gittiğimizi biliyoruz.” 

2. Başarı sorumluluğu — “Başarılı olmalıyız.” 

3. Meslektaşlık — “Bunu birlikte yapıyoruz.” 

4. Sürekli iyileştirme — “Daha iyi olabiliriz.” 

5. Yaşam boyu öğrenme — “Öğrenme herkes içindir.” 

6. Risk alma — “Yeni şeyler deneyerek öğreniriz.” 

7. Destek — “Yardım edecek biri her zaman vardır.” 

52



8. Karşılıklı saygı — “Herkesin sunabileceği bir şey vardır.” 

9. Açıklık — “Farklılıklarımızı tartışabiliriz.” 

10. Kutlama ve mizah — “Kendimizi iyi hissederiz.” 

 

Ritüeller ve Törenler (Seremoniler) 

Ritüeller, bir örgütün kendine özgü ruhsal ve sembolik seremonileridir. 

Genellikle topluluk duygusu yaratmak ya da var olan bu duyguyu pekiştirmek 

amacıyla gerçekleştirilirler. Fransızca bir kavram olan rite, “tören, merasim, töre, 

örf” anlamlarını taşımaktadır. Latince’de ise aynı anlamda ritus sözcüğü 

kullanılmaktadır. 

Ritüeller, “kültürel belleğin ilk örgütlenme biçimleri” olarak kabul 

edilmektedir. Sözlü kültürün egemen olduğu toplumlarda, topluluk kimliğini 

oluşturan bilgi bellekte saklanır. Assmann’a göre belleğin toplumsal birliği 

sağlayabilmesi için; “kaydetme, çağırma ve iletme” ya da “şiirsel biçim, ritüel 

sunuş ve toplumsal katılım” gibi koşulların yerine getirilmesi gerekmektedir 

(Assmann, 2001; akt. Küçükbasmacı, 2016). 

Durkheim, toplumların dayanışma, topluluk ve grup kimliği oluşturma 

süreçlerini vurgulayarak ritüelleri, “toplumsal grubun kendisini yeniden teyit 

etme araçları” olarak tanımlamaktadır (Durkheim, 1915; akt. Briody ve diğ., 

2018). Başlangıçta sosyolojinin ilgi alanında yer alan ritüeller, zamanla 

antropolojinin de temel inceleme konularından biri hâline gelmiştir. Bunun 

nedeni, ritüellerin bir yandan toplumsal yapıya ilişkin özellikler taşırken, diğer 

yandan insani ve kültürel derinlik barındırmasıdır. Bu çok katmanlı yapı 

nedeniyle Gordon (1999), ritüelleri çapraz bulmacalara benzetmekte; bu 

bulmacaların karelerinin sosyologlar ve antropologlar tarafından doldurulduğunu 

ifade etmektedir. 

Pozitivist paradigmanın etkisiyle uzun süre yeterince araştırılmayan ritüeller, 

postmodernist bakış açısının yaygınlaşmasıyla birlikte daha fazla ilgi görmeye 

başlamıştır. Örgüt kültürü alanında üstlendikleri işlevler bu ilgiyi daha da 

artırmıştır. Dini ya da seküler anlamlar taşıyabilen ritüeller, bireysel ya da 

toplumsal düzeyde ortaya çıkabilmektedir. 

Ritüeller, gerçekleştirilme amaçlarına ve zamanlarına göre çeşitli biçimlerde 

sınıflandırılmaktadır. Bir statüden başka bir statüye geçişi simgeleyen geçiş ya da 

giriş ritüelleri; sosyoekonomik temelli farklılıklarla biçimlenen takvimsel 

ritüeller; zamanı önceden belirlenmeyen ve ihtiyaç hâlinde gerçekleştirilen, 

bireysel ya da toplumsal istek ve tepkilerin dile getirildiği kriz ritüelleri en yaygın 

sınıflandırma biçimleri arasında yer almaktadır. Toplumsal etkileri açısından 

bakıldığında ritüellerin, sosyal bütünleşmenin temel bileşenlerinden biri olduğu 

görülmektedir. Kolektif bir nitelik taşıyan ritüeller; grubu bir arada tutmakta, 

53



dayanışmayı artırmakta ve topluluğun kolektif bilincini güçlendirmektedir. 

Ayrıca ritüeller, geçmiş ile bugün, bugün ile gelecek arasında süreklilik sağlayan 

sembolik bağlar kurmaktadır (Karaman, 2010). 

Okul yaşamında ritüeller; selamlaşma, saygı gösterme, davet etme, iltifat etme 

gibi “sunum ritüelleri”ni içerebilir. Sınıf ve okul düzeyinde farklı ritüel 

örneklerine rastlanmaktadır. Derse giren öğretmene saygı göstermek amacıyla 

öğrencilerin ayağa kalkması ya da öğretmenini gördüğünde ceketinin düğmesini 

ilikleyen bir öğrencinin davranışı, okul ritüelleri kapsamında değerlendirilebilir. 

Okul genelinde gerçekleştirilen ve manevi yönü ağır basan anma etkinlikleri 

de okul düzeyindeki ritüellere örnek teşkil etmektedir. Ritüeller, çoğu zaman 

belirli bir hedefe ulaşmada işlevsel görünmeyen; ancak toplumsal açıdan gerekli 

kabul edilen kolektif faaliyetlerdir. 

Törenler ise kültürel yaşamda olduğu kadar örgütsel yaşamda da vazgeçilmez 

etkinliklerdir. Törenler aracılığıyla örgütler, hem kendi üyelerine hem de 

etkileşim içinde oldukları dış çevreye sembolik mesajlar iletirler. Belirli bir 

zaman, yer ve mekânda; kendine özgü davranış biçimleri, sembolleri ve ilişkiler 

sistemiyle düzenlenen törenler, bir olayın anılması ya da kutlanması amacıyla 

gerçekleştirilir. 

Törenler oldukça geniş bir repertuara sahiptir ve yaşamın hemen her alanı 

törensel uygulamalara konu olabilir. Okul yaşamında da okulun kültürel yapısı 

ve işlevleri doğrultusunda çeşitli törenler düzenlenmektedir. Bu törenler zaman 

zaman çocuksu, oyunsu ve şenliksi bir karakter taşıyabilmektedir (Küçük, 2002). 

Okul açılışları gibi başlangıç törenleri; bayrak törenleri gibi geçiş törenleri; 

mezuniyet ve öğretmenlerin okuldan ayrılması gibi ayrılık törenleri; geziler, 

piknikler, okul geceleri ve sportif etkinlikler gibi özel örgütsel törenler ile anma, 

kutlama ve bayram törenleri okul yaşamında sıkça karşılaşılan törensel 

uygulamalardır (Şahin, 2013). 

Törenler, okul yaşamının geleneksel ya da geleneksel olmayan çeşitli 

aşamalarıyla ilişkili olabilir. Ancak günümüz okullarında en dikkat çekici ve 

görsel açıdan öne çıkan törenler, ulusal bayramlar ve mezuniyet törenleridir. 

Okullarda düzenlenen millî bayram kutlamaları ve anma törenleri, ulusal bilincin 

pekiştirildiği özel günlerdir. 

Okul öncesinden yükseköğretime kadar tüm eğitim kademelerinde yaygın 

biçimde gerçekleştirilen resmî mezuniyet törenleri; diploma takdimi, kep atma 

ritüelleri, mezuniyet baloları, yemekleri ve yerel kültüre özgü mezuniyet 

uygulamalarıyla birlikte okul yaşamının önemli gelenekleri arasında yer 

almaktadır. Buna ek olarak, öğretmenlerin emeklilik törenleri de son yıllarda okul 

toplumu açısından giderek daha fazla önem kazanmaktadır. 

54



Törenler (seremoniler), bir okulun kimliğinin, değerlerinin ve ruhunun somut 

göstergeleri niteliğindedir. Okul toplumunu bir araya getirerek aidiyet duygusunu 

güçlendirir ve okul kültürünün sürekliliğini sağlar. 

 

Mitler, Efsaneler ve Hikâyeler 

Mit, efsane ve hikâye kavramları birbiriyle ilişkili olmakla birlikte farklı 

anlamlar taşımaktadır. Mit, çok eski dönemlere dayanan ve bir topluluk 

tarafından paylaşılan; gerçekliğin, dünyanın ya da toplumsal düzenin oluşumuna 

ilişkin açıklamalar içeren anlatılardır. Efsaneler ise geçmişe ait, içinde belirli 

ölçüde gerçeklik barındıran; ancak olayların genellikle abartılı biçimde 

aktarıldığı hikâyelerdir. Mitolojide olduğu gibi efsaneler de çoğu zaman bir 

kahramanın karşılaştığı sorunları nasıl çözdüğünü konu edinir. 

Örgüt kültürü bağlamında mitler, efsaneler ve hikâyeler; örgütün geçmişine 

ilişkin olayların zaman içinde yorumlanarak ve çoğu zaman abartılarak üyeler 

arasında aktarılmasıyla oluşan kültürel taşıyıcılardır. Bu anlatılar, örgütün 

geçmişi ile bugünü arasında bir köprü kurar ve örgütsel değerlerin yeni üyelere 

aktarılmasına yardımcı olur. Özellikle kuruculara ya da başarılı yöneticilere 

ilişkin anlatılan hikâyeler, örgüt üyeleri için güçlü birer motivasyon kaynağıdır. 

Bu nedenle yöneticilerin, örgüt kültürü açısından etkili birer hikâye anlatıcısı 

olmaları önemlidir. 

Okul kültüründe mitler, efsaneler ve hikâyeler; okulun kimliğini, değerlerini 

ve davranış kalıplarını şekillendiren güçlü unsurlar olarak öne çıkar. Bu 

anlatıların etkileri şu başlıklar altında ele alınabilir: 

 

1. Okul Kimliği ve Aidiyet Duygusu 

Okulun kuruluşuna, ilk mezunlarına ya da “efsane öğretmenlerine” ilişkin 

anlatılar, okulun kendine özgü bir kimlik kazanmasını sağlar. Bu hikâyeler 

sayesinde öğrenciler ve öğretmenler, okulun bir parçası olma duygusunu 

geliştirirler. 

 

2. Değer ve Normların Aktarımı 

Hikâyeler, okulda neyin doğru ya da yanlış kabul edildiğini dolaylı biçimde 

öğretir. Örneğin “Bu okulda kimse kopya çekmez” biçimindeki bir efsane, 

dürüstlük değerini pekiştirir ve kuralların içselleştirilmesine katkı sağlar. 

 

3. Rol Modellerin Oluşması 

Başarılı yöneticiler, fedakâr öğretmenler ya da zor koşullarda başarıya 

ulaşmış öğrencilerle ilgili anlatılar, okul toplumu için örnek davranış modelleri 

sunar ve bireylerde “ben de yapabilirim” düşüncesini güçlendirir. 

55



4. Motivasyon ve Beklentiler Üzerindeki Etki 

Olumlu mitler ve hikâyeler, öğrencilerin ve öğretmenlerin motivasyonunu 

artırırken; olumsuz efsaneler (örneğin, “bu okuldan kimse başarılı olamaz”) 

başarısızlık beklentisi oluşturarak öğrenme süreçlerini olumsuz etkileyebilir. 

 

5. Okul İklimi ve Davranışlar 

Sürekli tekrarlanan anlatılar, okulda nasıl davranılması gerektiğine dair 

yazılı olmayan kurallar oluşturur. Disiplin anlayışı, öğretmen-öğrenci ilişkileri 

ve başarı algısı bu anlatılar yoluyla şekillenir. 

 

6. Değişime Direnç ya da Değişimi Destekleme 

Bazı mitler “biz hep böyleyiz” anlayışını güçlendirerek değişime direnç 

oluşturabilirken; yenilikçi ve başarı odaklı hikâyeler değişimi teşvik edici bir rol 

oynayabilir. 

Sonuç olarak mitler, efsaneler ve hikâyeler okul kültüründe sessiz fakat son 

derece etkili unsurlardır. Okulun ruhunu besler, değerleri taşır ve bireylerin 

davranışlarını yönlendirir. Bu nedenle okul yöneticileri ve öğretmenler, bu 

anlatıların farkında olmalı; olumlu ve geliştirici olanları güçlendirmeye, olumsuz 

olanları ise dönüştürmeye yönelik bilinçli çaba göstermelidir. 

 

Kahramanlar ve Liderler 

Kahramanlar, bir kültürde yüksek değer atfedilen özelliklere sahip kişilerdir. 

Geçmişte ya da günümüzde yaşamış, gerçek ya da hayalî figürler olabilirler. 

Topluluk için birer rol modeli olarak işlev görür; imkânsız görüneni mümkün 

kılarak grubun gücünü ve başarılarını hem iç hem de dış paydaşlara gösterirler. 

Örgüt kültürünün altyapısını değerler ve inançlar oluşturur; ancak bu değer ve 

inançları kendi kişilik özelliklerinde somutlaştıranlar kahramanlar ve liderlerdir. 

Savundukları değerler ve benimsedikleri inançlar, onları zamanla sembolik 

figürler hâline getirir. Sembolleşmiş kahramanlar ve liderler, örgütsel ortamda 

değerlerin oluşturulmasına, fark edilmesine ve yerleşmesine katkı sağlarken; 

örgüt üyeleri için de güçlü bir motivasyon kaynağı oluşturur. 

Liderlik, bir kişinin takipçilerini belirli bir hedef ya da amacı gerçekleştirmek 

üzere etkilediği dönüştürücü bir süreç olarak tanımlanabilir. Liderler, örgüt 

kültürünün hem mimarı hem de taşıyıcısıdır. Örgüt içerisinde liderler; 

• Değer ve normları belirler: Liderlerin davranışları, kararları ve 

öncelikleri, örgütte neyin doğru ve kabul edilebilir olduğunu gösterir. 

• Rol model olurlar: Çalışanlar liderleri örnek alır; liderin tutumu, iletişim 

tarzı ve etik anlayışı kültürün biçimlenmesini doğrudan etkiler. 

56



• Kültürü pekiştirir ya da değiştirir: Ödüllendirme, cezalandırma ve geri 

bildirim yoluyla hangi davranışların desteklendiğini ortaya koyarlar. 

• Vizyon ve anlam yaratırlar: Örgütün amacı ve geleceğine ilişkin ortak 

bir anlayış geliştirerek aidiyet duygusunu güçlendirirler. 

 

Kahramanlar ise örgüt kültürünün somutlaşmış sembolleri olarak öne çıkar. 

• Örnek davranış sergilerler: Örgütün değerlerini en iyi biçimde temsil 

eden, gerçek ya da efsaneleşmiş kişilerdir. 

• Hikâyeler aracılığıyla kültürü aktarırlar: Onlara atfedilen başarı, 

fedakârlık ve cesaret hikâyeleri, yeni üyelere örgüt kültürünü öğretir. 

• Motivasyon sağlarlar: Çalışanlara “bu örgütte başarılı olmak böyle olur” 

mesajını verirler. 

• Kültürel sürekliliği desteklerler: Zaman içinde örgütsel kimliğin 

korunmasına katkıda bulunurlar. 

 

Liderler kültürü bilinçli biçimde yönlendirirken, kahramanlar kültürü 

duygusal ve sembolik düzeyde güçlendirir. Bu nedenle güçlü bir örgüt kültürü; 

etkili liderlik ile çalışanlar tarafından benimsenmiş kahraman figürlerinin birlikte 

varlığıyla oluşur ve sürdürülebilir hâle gelir. 

Kahramanlık zihniyeti, örgütsel açıdan bakıldığında; üstün bir azim ve 

cesaretle zorlukların aşılmasını içeren başarı hikâyelerini ifade eder. Ancak bu 

anlayışın dikkat edilmesi gereken yönleri de vardır. Sürekli fedakârlık beklentisi, 

aşırı iş yükü ve olağanüstü çaba vurgusu, iş ortamında “kahraman kompleksi” ya 

da “kahraman sendromu” olarak adlandırılan olumsuz algıların oluşmasına yol 

açabilir. Bu tür örgütlerde tüm işlerin kahramanlardan beklenmesi, diğer 

çalışanlarda pasifleşmeye ve sorumluluktan kaçınmaya neden olabilir. Sonuçta 

örgüt, verimlilik ve motivasyon kaybı yaşayabilir. 

Okul kültürü açısından liderler ve kahramanlar; okulun değerlerini oluşturan, 

yaşatan ve gelecek kuşaklara aktaran temel unsurlardır. Okul yöneticileri 

(özellikle okul müdürleri) ve öğretmen liderler, okul kültürünün şekillenmesinde 

belirleyici rol oynar. Okul örgütünde kahramanlar; okulun değerlerini 

davranışlarıyla temsil eden öğretmenler, öğrenciler, yöneticiler ya da mezunlar 

olabilir. Okul liderleri kültürü bilinçli biçimde inşa eden ve yönlendiren aktörler 

iken; okul kahramanları kültürü semboller ve örnek davranışlar yoluyla 

güçlendiren kişilerdir. Güçlü ve olumlu bir okul kültürü, vizyoner liderler ile 

okulun değerlerini yaşayan ve yaşatan kahramanların birlikte varlığıyla oluşur. 

  

57



Dil 

Dil, kültürün en önemli unsurlarından biri ve temel taşıyıcısıdır. Topluluğu bir 

arada tutar ve ortak anlam dünyasının oluşmasını sağlar. İnsanların yaşadığı ve 

deneyimlediği dünya, büyük ölçüde dil aracılığıyla anlamlandırılır. Dil yalnızca 

nesneleri tanımlamakla kalmaz; aynı zamanda onları inşa eder. Bu yönüyle dil, 

insanlık durumunu şekillendiren ve sosyal etkileşimin en güçlü araçlarından biri 

olarak kabul edilir. 

Her mesleki grubun, kendine özgü bir mesleki terminolojisi olduğu gibi, 

üyelerin kendi aralarında geliştirdikleri bir jargon da bulunmaktadır. Dil, bir 

kurumun dünyayı anlama ve yorumlama biçimini yansıtır. Şakalar, metaforlar, 

hikâyeler, mitler ve efsaneler kurumsal dilin önemli örnekleri arasında yer alır. 

Metaforlar, dilin gerçekliği ve anlam farklılıklarını açıklamakta yetersiz 

kaldığı durumlarda devreye girer. Metaforlar, gerçekliği başkalarının bakış 

açısından deneyimlenmiş gibi tasvir etmeye yardımcı olur. Hayal gücünü ve 

düşünsel kapasiteyi harekete geçirerek, dinleyicinin ya da okuyucunun inanç ve 

değerlerini güçlendirebilir. 

Okullarda kullanılan dil yalnızca bilgi aktarmaya hizmet etmez; aynı zamanda 

okulun kültürünü ve değerlerini de yansıtır. Dil yaşayan ve sürekli dönüşen bir 

yapıdır. Kurumsal dünyada bazı kavram ve ifadeler, zaman içinde değişen 

yönetim anlayışlarına ve örgütsel yapılara uyum sağlayarak dönüşmüştür. Buna 

“İnsan Kaynakları” kavramı örnek olarak verilebilir. 1980’li yıllardan itibaren 

birçok kurum, çalışanların daha stratejik biçimde yönetilmesini vurgulamak 

amacıyla “Personel Dairesi” yerine “İnsan Kaynakları” ifadesini kullanmaya 

başlamıştır. Ancak bazı uzmanlar, bu terminolojinin insanı örgüt içinde yalnızca 

bir araç ya da maddi kaynak olarak görme algısını güçlendirebileceğine dikkat 

çekmiştir. Mintzberg (1989) bu durumu şu sözlerle ifade etmiştir: “Kaynak bir 

nesnedir. Ben bir insanım. Ben bir insan kaynağı değilim.” Bu bakış açısıyla bazı 

kurumlar, insan değerini daha açık biçimde vurgulamak amacıyla “Yetenek 

Yönetimi” ya da “Kültür ve İnsanlar” gibi alternatif kavramlara yönelmiştir. 

Dil ve iletişim, okulu şekillendirmede güçlü araçlardır. Okul topluluğu içinde 

kullanılan sözcükler ve ifadeler; ortak değerleri, öncelikleri ve inançları yansıtır. 

Yönetici ve öğretmenlerin kapsayıcı ve olumlu bir dil kullanmaları, açık iletişim 

kanalları oluşturmaları ve etkili geri bildirim mekanizmaları geliştirmeleri, okul 

kültürüne doğrudan olumlu katkı sağlar. 

Okul kültürünü etkileyen faktörler arasında personel arasındaki iletişim biçimi 

de önemli bir yer tutar. Açık ve olumlu iletişim, yanlış anlamaların ve bu yanlış 

anlamalara dayalı olumsuz davranışların önlenmesine yardımcı olur. Kapsayıcı 

iletişim ise okul topluluğu içinde aidiyet ve kabul duygusunu güçlendirir. 

58



Bu bağlamda okul yöneticileri ve öğretmenler; örnek davranışlar sergileyerek 

ve olumlu pekiştireçler kullanarak, tüm paydaşlar için net beklentiler ortaya 

koyan dil temelli normlar oluşturabilirler. 

 

Artifaktlar 

Etimolojik olarak artifakt sözcüğü, Latince arte (beceri) ve ars (sanat) 

sözcüklerinin birleşmesinden türemiş olup “yapılmış şey” anlamına gelmektedir. 

Türkçede bu kavramı tam karşılayan yerleşik bir sözcük bulunmadığından, 

literatürde genellikle olduğu gibi kullanılmaktadır. 

Sosyal yaşamda aile fotoğrafları, savaş madalyaları, dinî eşyalar, günlükler, 

eski paralar ve pullar, mutfak eşyaları, giysiler ya da edebî eserler artifaktlara 

örnek olarak verilebilir. İnsan sanatı ya da işçiliğinin ürünü olan nesnel 

artifaktlara; evlerimizde, sokaklarımızda, parklarımızda ve sosyal alanların 

neredeyse tamamında rastlanmaktadır. 

Bir binaya ait mimari özellikler, logolar, armalar ve dekorlar gibi fiziksel 

artifaktların yanı sıra; sözel ve davranışsal artifaktlar da bulunmaktadır. Sözel 

artifaktlara anekdotlar, şakalar, dil ve jargon, lakaplar, açıklamalar, mitler, 

efsaneler, hikâyeler, kahramanlar ve metaforlar örnek gösterilebilir. Davranışsal 

artifaktlar ise törenler, ritüeller, iletişim kalıpları, gelenekler ile ödül ve ceza 

uygulamalarını kapsamaktadır. 

Okul örgütünde artifaktlar, okul kültürünün en kolay gözlemlenebilen ve 

doğrudan fark edilebilen yansımalarıdır. Genel olarak fiziksel, sözel (dilsel) ve 

davranışsal olmak üzere üç grupta ele alınmaktadır. 

 

1. Fiziksel Artifaktlara Örnekler 

Okulda gözle görülebilen ve dokunulabilen unsurlardır: 

• Okul binasının mimarisi ve mekânsal düzeni 

• Sınıf düzeni (sıraların yerleşimi, öğretmen masasının konumu) 

• Okul üniforması ya da kıyafet kuralları 

• Duvarlardaki afişler, panolar ve Atatürk köşesi 

• Okul logosu, bayraklar ve flamalar 

• Teneffüs alanları ve spor sahaları 

• Ödül kupaları ve başarı panoları 

 

2. Sözel (Dilsel) Artifaktlara Örnekler 

Okulda kullanılan dil, söylem ve ifadelerdir: 

• Okulun misyon ve vizyon ifadeleri 

• Sık kullanılan sloganlar (ör. “Başarı disiplinle gelir”) 

• Öğretmenlerin öğrencilere hitap biçimleri 

59



• Okul kuralları ve yönergelerinin dili 

• Törenlerde yapılan konuşmalar 

• Okul yöneticilerinin ve öğretmenlerin kullandığı kalıplaşmış ifadeler 

 

3. Davranışsal Artifaktlara Örnekler 

Okulda zamanla alışkanlık hâline gelmiş davranış ve uygulamalardır: 

• Açılış ve kapanış törenleri ile İstiklal Marşı uygulamaları 

• Öğrencilerin öğretmenlere yönelik tutumları (ayağa kalkma, selamlama vb.) 

• Teneffüs ve ders giriş-çıkış düzeni 

• Ödül ve ceza uygulamaları 

• Okulda problem çözme biçimleri 

• Öğretmen–öğrenci ve öğrenci–öğrenci etkileşimleri 

• Okul etkinliklerine katılım biçimleri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

60



BÖLÜM IX 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNDE TİPOLOJİ VE YÖNELİMLER 

 

Örgütler, insanların ortak bir amaç doğrultusunda güçlerini birleştirmeleri 

sonucunda ortaya çıkan yapılardır. Bu bağlamda insan ile örgüt arasında kurulan 

kültürel ilişki, farklı kuramsal yaklaşımlar doğrultusunda çeşitli tipolojiler 

aracılığıyla açıklanabilmektedir. Etzioni (1975), her toplumda var olan örgütleri 

birey–örgüt ilişkisi temelinde üç ana grupta ele almıştır. Bunlar zorlayıcı, faydacı 

ve normatif örgütlerdir. 

 

Zorlayıcı Örgütler 

Zorlayıcı örgütlerde birey, fiziksel ya da ekonomik nedenlerle örgüt içinde 

bulunmak zorundadır ve bu nedenle yetkililer tarafından dayatılan kurallara 

uymaya mecburdur. Hapishaneler, askerî akademiler ve birlikler, akıl hastaneleri, 

dinî eğitim örgütleri, savaş esiri kampları ve tarikatlar bu tür örgütlere örnek 

olarak gösterilebilir. Bu örgütlerde gelişen kültür, çoğu zaman keyfî otoriteye 

karşı bir savunma mekanizması olarak, üyeler arasında güçlü karşı kültürlerin 

oluşmasına yol açmaktadır. 

 

Faydacı Örgütler 

Faydacı örgütlerde birey, “adil bir günün emeği karşılığında adil bir ücret” 

anlayışıyla örgüte katılır ve bu doğrultuda örgütsel performans için gerekli 

kurallara uyar. Her türlü işletme örgütü bu gruba örnek olarak verilebilir. Bu tür 

örgütlerde, çalışanların kendilerini yöneticiler tarafından sömürülmeye karşı 

koruyabilmek amacıyla çeşitli karşı kültürel normlar geliştirdikleri 

görülmektedir. 

 

Normatif Örgütler 

Normatif örgütlerde birey, örgütün hedeflerini kendi hedefleriyle 

örtüştürdüğü için örgüte bağlanır ve meşru otoriteyi gönüllü olarak kabul eder. 

Kiliseler, siyasi partiler, gönüllü kuruluşlar, hastaneler ve okullar normatif 

örgütlere örnek teşkil etmektedir. 

Zorlayıcı örgütlerde otorite genellikle keyfî ve mutlaktır. Faydacı sistemlerde 

ise otorite, müzakere edilmiş bir ilişki niteliği taşır; çalışandan, üst kademedeki 

yöneticilerin statülerine ulaşma biçimlerini kabul etmesi beklenir. Normatif 

sistemlerde otorite daha çok gayri resmîdir ve bireysel rızaya dayanır. Çalışan, 

gördüğü ilgiden memnun kalmadığında örgütten ayrılma özgürlüğüne sahiptir. 

Zorlayıcı sistemlerde akran ilişkileri, otoriteye karşı bir savunma 

mekanizması olarak gelişir ve sendikalar ya da diğer öz koruma grupları gibi 

61



güçlü karşı kültürler ortaya çıkar. Faydacı sistemlerde ise akran ilişkileri, çalışma 

grubu etrafında şekillenir ve çoğunlukla yönetimin uyguladığı teşvik sistemini 

yansıtır. Bu tür sistemlerde görev performansının ön planda olması nedeniyle, 

yakın ilişkilerin görev odaklılığı zayıflatabileceği düşünülerek teşvik edilmediği 

görülür. Normatif sistemlerde ise ilişkiler, doğal olarak görevler etrafında ve 

örgütü destekleyecek biçimde gelişir. Bu tür örgütlerde samimi ilişkiler, üyelerin 

güçlü bir motivasyon ve bağlılık geliştirmelerine katkı sağlayan bir unsur olarak 

değerlendirilmektedir. Bu nedenle birçok kurum, çalışanlarını kurumun 

misyonuna dâhil ederek daha samimi ilişkileri teşvik etmeye ve normatif bir yapı 

oluşturmaya çalışmaktadır. 

 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜ TİPOLOJİLERİ 

Örgütlerin kültürel yönelimlerini belirlemeye yönelik tipolojiler ilk olarak 

Harrison (1979) ve Handy (1978) tarafından geliştirilmiş ve örgütler, temel odak 

noktalarına göre dört farklı kültür tipine ayrılmıştır. Bu sınıflama literatürde 

“Harrison–Handy Kültür Tipleri” olarak anılmaktadır. Her kültür tipi; örgütte 

gücün kaynağı, ilişkilerin niteliği ve başarı ölçütleri temelinde tanımlanmaktadır. 

Bu dört örgütsel kültür yönelimi şunlardır: 

 

1. Güç Kültürü 

Handy’ye (1993) göre güç kültürü, tüm gücün ve karar alma süreçlerinin 

merkezde toplandığı bir “örümcek ağı” metaforu ile açıklanabilir. Günlük 

uygulamalar açısından bakıldığında, üyelerin bireysel roller üstlendiği ve 

doğrudan merkezi figüre ya da ona bağlı yöneticilere rapor verdikleri görülür. Bu 

nedenle örgüt, bir takımdan ziyade bir grup gibi işlev görmektedir. 

Güç kültürü, özellikle güçlü merkezi kontrol gerektirdiği düşünülen büyük 

kuruluşların belirli birimlerinde yaygın olarak görülmektedir. Ancak paradoksal 

biçimde, örgütün başarılı performansı sonucunda çalışan sayısının artması, 

merkezi kontrolün zayıflamasına yol açarak bu kültürün sürdürülebilirliğini 

tehdit edebilmektedir. 

Bu kültürde yönetim tarzı, güce sahip olma esasına dayanır. Örgütün odak 

noktasında merkezi güç ve çoğunlukla güçlü, baskın bir lider yer almaktadır. 

 

Güç Kültürünün Güçlü Yönleri 

 

Güç Kültürünün Zayıf Yönleri 

 

Kural ve prosedür ikincildir Merkezi güç figürüne aşırı bağımlılık vardır 

Az bürokrasi vardır Otokratik veya babacan yönetim tarzı vardır 

Kararlar hızlı alınır Merkezde iletişim yoğunluğu vardır 

Hızlı adaptasyon yeteneği vardır Resmiyet  

İlişkiler kişiseldir Hiyerarşi 

62



2. Rol Kültürü 

Rol kültürü, çalışanların belirli yetki ve sorumluluklara sahip olduğu, güvenlik 

ve öngörülebilirliğin ön planda tutulduğu, yüksek derecede tanımlanmış 

hiyerarşik bir örgüt yapısını ifade eder. Bu kültür türünde görev tanımları nettir 

ve bireylerden, kendilerine verilen roller çerçevesinde hareket etmeleri beklenir. 

Düzenli eğitim ve gelişim olanaklarıyla desteklenen planlı kariyer ilerlemesi, rol 

kültürüne sahip örgütleri özellikle mesleki istikrar arayışındaki bireyler için cazip 

hâle getirmektedir. 

Handy’ye göre bu tür örgütler, klasik hiyerarşik bürokrasi örneklerini 

oluşturur. Güç ve otorite, bireyin kişisel özellikleri, uzmanlığı ya da 

yaratıcılığından ziyade, örgüt içindeki pozisyonuna ve unvanına bağlı olarak 

belirlenir. Bu durum, karar alma süreçlerinin büyük ölçüde kural ve prosedürler 

doğrultusunda yürütülmesine yol açar. 

Rol kültüründe yönetim tarzı genellikle otoriterdir ve hiyerarşideki konum 

belirleyici bir öneme sahiptir. Örgütün odak noktasında yazılı kurallar, 

standartlaştırılmış görev tanımları ve açık hiyerarşik ilişkiler yer alır. Bu yapı, 

örgütsel düzenin ve sürekliliğin sağlanmasına katkı sunarken, esneklik ve 

yenilikçilik açısından sınırlayıcı olabilmektedir. 

 

Rol Kültürünün Avantajları 

 

Rol Kültürünün Dezavantajları 

 

Düzen ve istikrarı korunur Bürokratik yapı hâkimdir. 

Çok sayıda çalışanı kontrol edebilir Belli görev ve yetki alanları vardır 

Kurallar, prosedürler ve standartlar bellidir Taleplere yavaş cevap verilir 

Profesyonel yöneticiler ve uzmanlık vardır Girişimci bakış açısı eksiktir 

İşler, rutini kotarmak üzere tasarlanmıştır Yaratıcılık sınırlıdır 

İletişim genelde formaldir Riskten kaçınır 

Güvenliğe ihtiyaç duyan insanlar için iyi bir 

limandır 

Takım çalışması yerine bireysel roller vardır 

 

3. Görev Kültürü 

Görev kültürü, küçük ve esnek ekipler etrafında örgütlenen, sonuç ve çözüm 

odaklı bir kültür türüdür. Bu kültür; esneklik, uyum yeteneği ve çalışanların 

yetkilendirildiği bir yönetim anlayışı ile karakterize edilir. Görev odaklı kültüre 

sahip ekiplerde bireyler, sahip oldukları uzmanlığı belirli bir hedefe ya da nihai 

sonuca ulaşmak amacıyla kullanırlar. 

Problem çözme, yenilikçilik ve yüksek düzeyde yaratıcılık bu kültürün temel 

unsurlarıdır. Bu özellikler sayesinde görev kültürü, ekip üyeleri arasında güçlü 

bir iş birliği ve derin bir çalışan bağlılığı geliştirebilir. Ancak bu kültürün etkili 

biçimde işlemesi, personelin motive olmasına ve ekip çalışmasına açık olmasına 

63



bağlıdır. Bireysel motivasyonun düşük olduğu ya da iş birliğinin zayıf kaldığı 

ortamlarda görev kültürü istenen sonuçları üretmekte zorlanabilir. 

Görev kültürü, proje temelli çalışma biçimleri ve uzaktan iş birliği gibi çağdaş 

örgütsel eğilimlerle yüksek düzeyde uyum göstermektedir. Yönetim anlayışı, 

hiyerarşik konumdan ziyade görevin gerektirdiği bireysel yetenek ve uzmanlığa 

dayanır. Bu nedenle otorite, resmi pozisyonlardan çok bilgi, deneyim ve problem 

çözme kapasitesinden kaynaklanır. 

Bu kültürde yönetim tarzı esnektir ve görevi önceler. Odak noktasında 

projeler, problem çözme süreçleri ve uzmanlık alanları yer alır. Takım çalışması 

merkezi bir öneme sahiptir; farklı uzmanlık alanlarından bireylerin bir araya 

gelmesiyle proje ekipleri oluşturulur. Başarı ise, belirlenen görevin etkin ve 

zamanında tamamlanmasıyla ölçülür. 

 

Görev-Takım Kültürünün Avantajları 

 

Görev Kültürünün Dezavantajları 

 

Görev ve eylem odaklı Rutin konulara odaklanma sorunu yaşar 

Minimum bürokrasi Esnek çalışanlara ihtiyaç duyar 

Takım çalışması yapar Takım çalışması becerisi gerektirir 

Pragmatiktir Demokratik yönetime ihtiyaç duyar 

Uzmanlık ve gücü paylaşır Yüksek nitelikli çalışanlara ihtiyaç duyar 

Yüksek motivasyon ve personel devri azdır Kendi kendini motive eden insanlara ihtiyaç duyar 

 

4. Birey Kültürü 

Birey kültürü, örgütün merkezine bireyi yerleştiren ve çalışanların gelişimini 

önceliklendiren bir kültür türüdür. Bu kültüre sahip örgütler, değer odaklı ve 

insan merkezli bir anlayış benimser; her çalışanın sahip olduğu özgün bilgi, 

beceri ve yetenekleri kullanmasına olanak tanıyarak bireysel kendini 

gerçekleştirme ihtiyaçlarını karşılamayı amaçlar. Ancak bu kültür, büyük ölçüde 

öz motivasyona dayandığından, tüm örgütlerde etkili ve sürdürülebilir biçimde 

uygulanması her zaman kolay değildir. 

Birey kültürü, özellikle bilgi yoğun çalışan, uzmanlık gerektiren ve nitelikli 

insan kaynağının elde tutulmasının kritik olduğu örgütlerde önem kazanmaktadır. 

Kurumların yetenekli çalışanlar için rekabet ettiği ve çalışan refahı ile iş–yaşam 

dengesini stratejik bir öncelik olarak ele aldığı günümüz çalışma yaşamında, 

birey kültürü yeniden öne çıkmıştır. 

Bu kültürde yönetim anlayışı, bireyin refahını ve mesleki gelişimini önceleyen 

bir nitelik taşır. Odak noktasında bireyler, bireysel uzmanlık alanları ve kişisel 

gelişim süreçleri yer alır. Otorite ve etki, hiyerarşik konumlardan çok bireyin 

bilgi, deneyim ve katkı düzeyine bağlı olarak şekillenir. 

 

64



Birey Kültürünün Avantajları Birey Kültürünün Dezavantajları 

Örgüt bireylerin etrafında şekillenir  Örgüt bireye hizmet eden bir platformdur 

Her birey değerlidir Birey örgütten daha güçlüdür 

Uzmanlık önemlidir Örgüte bağlılık azdır 

Çalışma ortamlarında özerktir Yönetime sadakat azdır 

Profesyonellik desteklenir Örgüt birey için bir araçtır 

Kişilerarası ilişkiler başarıyla yönetilir Kurum lehine karar almak zordur 

 

Pheysey (1993), örgüt kültürlerini Hofstede’in (1980) güç mesafesi ve 

belirsizlikten kaçınma boyutlarını temel alarak dört kategori altında 

incelemiştir. Bu sınıflama, örgüt içindeki güç yapısını, kontrol mekanizmalarını 

ve çalışan davranışlarını açıklamaya yönelik analitik bir çerçeve sunar. Pheysey’e 

göre bu iki boyutun farklı düzeylerde bir araya gelmesi, örgütlerde farklı kültürel 

yönelimlerin ortaya çıkmasına neden olmaktadır. 

 

Pheysey’in Kültür Tipleri 

1. Güç Odaklı Kültür 

• Güç mesafesi: Yüksek 

• Belirsizlikten kaçınma: Düşük 

Bu kültür tipinde güç, tek bir merkezde veya sınırlı sayıdaki otorite figüründe 

toplanmıştır. Kurallar esnek olup liderin kişisel iradesi ve kararları belirleyicidir. 

Hızlı karar alma süreçleri ön plandadır ve örgüt üyelerinden sadakat beklenir. 

Kontrol, formel yapılardan çok kişisel ilişkiler ve liderin gücü üzerinden sağlanır. 

• Benzeri: Harrison–Handy’nin Güç Kültürü. 

 

2. Rol Odaklı Kültür 

• Güç mesafesi: Yüksek 

• Belirsizlikten kaçınma: Yüksek 

Rol odaklı kültür, bürokratik yapının, prosedürlerin ve hiyerarşinin belirgin 

olduğu örgütlerde görülür. İş tanımları açık ve görevler standartlaştırılmıştır. 

Yetki, bireysel yetkinlikten ziyade pozisyona dayalıdır. Amaç, istikrarı ve 

öngörülebilirliği korumaktır. Değişim yavaş ve kontrollü biçimde gerçekleşir. 

• Benzeri: Harrison–Handy’nin Rol Kültürü. 

 

3. Başarı Odaklı Kültür 

• Güç mesafesi: Düşük 

• Belirsizlikten kaçınma: Düşük 

Bu kültürde sonuç ve performans önceliklidir. Örgütsel yapı esnek olup 

inisiyatif alma, yenilikçilik ve problem çözme teşvik edilir. Gücün kaynağı 

65



bireyin yetkinliği ve katkı düzeyidir. Hiyerarşi sınırlıdır ve iş birliği, hedeflere 

ulaşmada önemli bir araç olarak görülür. 

• Benzeri: Harrison–Handy’nin Görev Kültürü. 

 

4. Destek Odaklı Kültür 

• Güç mesafesi: Düşük 

• Belirsizlikten kaçınma: Yüksek 

Destek odaklı kültürde ilişkilere, güvene ve iş birliğine büyük önem verilir. 

Karar alma süreçleri katılımcıdır ve güçlü bir ekip ruhu hâkimdir. Örgüt, 

üyelerine aidiyet duygusu ve psikolojik güvenlik sunar. Belirsizlikten kaçınma 

eğilimi yüksek olduğundan, çalışanlar destekleyici bir ortam içinde çalışmayı 

tercih ederler. 

• Benzeri: Harrison–Handy’nin Birey Kültürü ile kısmen örtüşmektedir. 

Tipolojiler, örgütsel gerçekliği basitleştirerek karmaşık yapıları anlamayı 

kolaylaştıran analitik araçlardır. Örgütlerin kültürel yönelimlerini açıklamak 

amacıyla literatürde çok sayıda sınıflama geliştirilmiştir ve bu yönelimlerin 

çeşitli ölçekler aracılığıyla ölçülmesi mümkündür. 

Anket ve ölçekler yoluyla elde edilen bulgular her ne kadar kültürün tüm 

derinliğini yansıtmayabilse de kurumların kendi yapılarına ilişkin öz farkındalık 

geliştirmelerine önemli katkılar sağlar. Bu bağlamda ölçme sonuçları, örgüt 

kültürünün anlaşılması ve geliştirilmesine yönelik bir başlangıç noktası olarak 

değerlendirilebilir. 

 

 

 

 

  

66



BÖLÜM X 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜ VE LİDERLİK 

 

Kültür ve liderlik arasındaki ilişki, özellikle küçük grup ve örgüt kültürlerinde 

açık bir biçimde görülmektedir. Bu tür sistemlerde kültür olarak adlandırılan 

yapı, çoğu zaman liderin grup tarafından içselleştirilmesini istediği değerler, 

inançlar ve davranış örüntülerinin bir sonucu olarak ortaya çıkar. Bu anlamda 

kültür; liderler tarafından yaratılan, üyeler tarafından içselleştirilen, zaman içinde 

geliştirilen ve yönlendirilen dinamik bir süreçtir. Kültürün yaratılması ve 

yönetilmesi süreçleri, liderliğin özünü oluşturur ve liderlik ile kültürün aynı 

madalyonun iki yüzü olduğunu göstermektedir (Schein, 2004: 5). 

Fullan’ın (2007) ifade ettiği gibi, “Kültürü yeniden şekillendirmek, zor ve 

emek yoğun çalışma gerektiren bir temas sporudur.” Ancak günümüz okullarının 

kendilerinden beklenen sonuçlara ulaşabilmesi için bu “oyunun” daha kararlı ve 

bilinçli bir biçimde oynanması gerekmektedir. Bu sürecin ilk adımı, eğitimcilerin 

güçlü ve pozitif bir okul kültürünün ne anlama geldiğini kavramalarına yardımcı 

olmaktır. 

Okul liderliği uygulamada; sınıfları ziyaret etmek, personeli dinlemek ve 

öğrenciler için en doğru kararları almak gibi somut davranışları içerir. Ancak 

etkili okul liderliği, bu uygulamaların çok ötesinde, okulun kültürel yapısını 

bilinçli bir biçimde şekillendirebilecek bilgi, beceri ve tutumlara sahip olmayı 

gerektirir. 

Okul kültürü; “bir okulun işleyişinin her yönünü etkileyen ve şekillendiren 

değerler, inançlar, semboller, normlar, ilişkiler, tutumlar ile yazılı ve yazılı 

olmayan kurallar bütünü” olarak tanımlanabilir. Bu unsurlar, bir okulun üzerine 

inşa edildiği temel yapıyı oluşturur. Sağlıklı bir okul kültürü kısa sürede oluşmaz; 

tıpkı bir tohumun kök salması, gelişmesi ve ürün vermesi gibi zaman içerisinde 

şekillenir. Okul liderleri, okul topluluğunun ihtiyaçlarını ve önceliklerini doğru 

biçimde analiz edip buna uygun stratejiler geliştirdiklerinde, okulun işleyişi ve 

başarısı önemli ölçüde değişecektir. Kültürün güçlü olduğu okullarda aidiyet 

duygusu, güven ortamı ve akademik, sosyal ve davranışsal gelişim kaçınılmaz 

olarak artacaktır. 

Liderlik, okulların başarısını artırmada ve etkili öğrenme ortamlarının 

oluşturulmasında kritik bir role sahiptir. Bu durum yalnızca okulun değil, dolaylı 

olarak toplumun ve yaşam kalitesinin de olumlu yönde etkilenmesini sağlar. Bu 

nedenle okul liderlerinin uygulamalarına dâhil etmeleri gereken pek çok temel 

yeterlik bulunmaktadır. 

Okul liderlerinin yapmaları gereken ilk ve en önemli görev, okulun temel 

felsefesi ve değerlerine dayalı bir vizyon ve misyon belirlemek ve bu vizyonun 

67



tüm paydaşlar (öğretmenler, öğrenciler ve veliler) tarafından benimsenmesini 

sağlamaktır. Vizyon belirlemek, etkili liderliğin temel bileşenlerinden biridir. 

Vizyon, bireysel bir hayalden ziyade ortak aklın ürünüdür ve kurumsal amaçlara 

nasıl ulaşılacağını gösteren bir yol haritası niteliği taşır. Bu nedenle vizyonun, 

paydaşların katılımıyla oluşturulması büyük önem taşır. 

Okul liderleri, okul kültüründe geleneksel olarak yer alan törenleri, başarı 

kutlamalarını ve ortak etkinlikleri özenle sürdürmeli; aynı zamanda yeni 

gelenekler oluşturarak olumlu davranış modellerini desteklemelidir. Pozitif 

örgütsel davranış yaklaşımı, geleneksel yönetim anlayışlarına kıyasla uzun vadeli 

ve sürdürülebilir başarılar elde etmeye, iş birliği düzeyini artırmaya ve kurumsal 

bağlılığı güçlendirmeye yönelik önemli bir paradigma sunmaktadır. 

Bu çerçevede okul liderlerinin; güven, saygı ve iş birliğine dayalı olumlu bir 

okul iklimi oluşturması, adil ve tutarlı yönetim uygulamaları geliştirmesi ve 

öğrenci ile personelin kendilerini değerli hissettikleri bir ortam yaratması temel 

sorumlulukları arasındadır. Okul içi iletişimi güçlendirecek açık, etkili ve sürekli 

iletişim kanalları oluşturmak; veliler, yerel toplum ve diğer paydaşlarla güçlü 

ilişkiler kurmak da okul kültürünün gelişimini destekleyen önemli unsurlardır. 

Bununla birlikte okul liderleri, okul bünyesindeki farklılıkları etkili biçimde 

yönetebilmeli; farklı kültürlerden, yetenek düzeylerinden ve bireysel 

özelliklerden gelen öğrenci ve personelin kendilerini kabul edilmiş hissetmelerini 

sağlamalıdır. Ayrımcılık karşıtı politikalar geliştirmek ve davranışlarıyla okulun 

değerlerine rol model olmak, profesyonel liderliğin vazgeçilmez 

göstergelerindendir. 

Son olarak okul liderleri, öğretmenleri desteklemek ve güçlendirmek amacıyla 

mesleki gelişim fırsatları sunmalı; öğretmenler arasında dayanışma, paylaşım ve 

ekip ruhunu teşvik etmelidir. Yenilikçi öğretim uygulamalarını desteklemek, 

değişim ve kriz dönemlerinde okul kültürünün zarar görmesini önlemek ve tüm 

süreçleri şeffaf, sakin ve güven verici bir biçimde yönetmek etkili okul 

liderliğinin temel unsurları arasında yer almaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

68



BÖLÜM XI 

ÖRGÜT KÜLTÜRÜNÜ ÖLÇME VE ARAŞTIRMA 

 

Örgüt Kültürü Ölçekleri 

Kültürün kalkınma ve ekonomik performans üzerindeki etkilerini incelemek, 

sosyal bilimler açısından önemli bir araştırma alanıdır. Kültürün ölçülmesine 

yönelik çalışmalar denildiğinde, akla ilk gelen yaklaşımlardan biri Hofstede 

(1997) tarafından geliştirilen ve farklı toplumlar arasındaki kültürel farklılıkları 

karşılaştırmalı olarak incelemeyi amaçlayan kültürel boyutlar modelidir. Bu 

model, kültürü çok boyutlu bir yapı olarak ele almakta ve her bir boyutu yaklaşık 

0 ile 100 arasında değişen puanlarla ölçmektedir. Hofstede’in kültürel 

boyutlarının ifade ettiği temel nitelikler aşağıda özetlenmiştir: 

1. Güç Mesafesi Endeksi 

Bu endeks, bir toplumda gücün ve eşitsizliğin ne ölçüde kabul edildiğini ölçer. 

Yüksek güç mesafesine sahip toplumlarda, otorite ve hiyerarşi doğal ve 

kaçınılmaz olarak görülürken; düşük güç mesafesine sahip toplumlarda eşitlik, 

katılım ve yetki paylaşımı daha fazla önemsenir. 

2. Belirsizlikten Kaçınma Endeksi 

Bu endeks, bir toplumun belirsiz, muğlak ya da öngörülemeyen durumlar 

karşısında ne ölçüde tehdit algıladığını ve bu durumları azaltmak için ne derece 

kurallar, prosedürler ve yapılar geliştirdiğini ölçer. Belirsizlikten kaçınma düzeyi 

yüksek toplumlar, düzen ve kurallara daha fazla ihtiyaç duyarlar. 

3. Bireycilik – Kolektivizm Endeksi 

Bu endeks, bir toplumun ne ölçüde bireyci ya da kolektivist olduğunu ortaya 

koyar. Bireyci toplumlarda insanlar öncelikle kendilerinden ve yakın ailelerinden 

sorumludur; sosyal ilişkiler gevşek örülmüş bir yapı gösterir. Spektrumun diğer 

ucunda yer alan kolektivist toplumlarda ise bireyler güçlü iç grup bağlarına 

sahiptir. Bu yapılarda insanlar, akrabalar, klanlar veya örgütler gibi iç gruplara 

sadakat gösterirken, karşılığında bu grupların kendilerine güvenlik ve destek 

sağlamasını beklerler. 

4. Maskülenlik – Feminenlik (Başarı – İlişki) Endeksi 

Bu endeks, bir toplumda baskın değerlerin ne ölçüde rekabet, iddialılık, maddi 

başarı ve güç (maskülenlik) ya da ne ölçüde iş birliği, mütevazılık, başkalarını 

önemseme ve yaşam kalitesi (feminenlik) etrafında şekillendiğini ölçer. 

Başlangıçta dört boyut olarak geliştirilen Hofstede modeli, daha sonra iki 

boyutun eklenmesiyle genişletilmiştir. Her bir boyut, dünyanın farklı 

bölgelerindeki çok sayıda ülkenin karşılaştırmalı analizine dayanmaktadır. Elde 

edilen bulgular, “Hofstede’nin Küresi” olarak adlandırılan altı farklı dünya 

haritası üzerinde özetlenmiştir. Elbette her ülke kendi içinde bölgesel, 

69



sosyoekonomik ve kültürel farklılıklar barındırmaktadır. Bu nedenle söz konusu 

haritalar, kültürü kesin sınırlarla tanımlayan araçlar olarak değil, daha çok 

kültürel eğilimleri gösteren birer “iklim haritası” olarak değerlendirilmelidir. 

Örgüt kültürü türlerine ilişkin yönelimler, önceki bölümlerde de ele alındığı 

üzere, Harrison ve Handy tarafından geliştirilen tipolojilerle sistematik bir 

çerçeveye kavuşturulmuştur. Bu sınıflandırma, Pheysey’in Hofstede’in kültürel 

boyutlarını da dikkate alarak yaptığı bazı uyarlamalarla daha da geliştirilmiştir. 

“Ölçebildiğiniz şeyi yönetebilirsiniz” ilkesinden hareketle, bu tipolojilere dayalı 

çok sayıda örgüt kültürü ölçeği geliştirilmiştir. 

Türkiye bağlamında, İpek (1999a; 1999b) tarafından geliştirilen Örgütsel 

Kültür Ölçeği, özellikle öğretmenlerin algıladıkları örgüt kültürü yönelimlerini 

belirlemede yaygın olarak kullanılmaktadır. İpek (2012) tarafından yapılan bir 

başka çalışmada, bu ölçek aracılığıyla öğretmenlerin geleneksel örgüt kültürü 

algılarının cinsiyete (kadın öğretmenler lehine) ve görev yapılan okul türüne 

(meslek liseleri lehine) göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar gösterdiği 

ortaya konmuştur. 

Bu tür ölçme araçları, örgütlerin kültürel yapıları hakkında önemli ipuçları 

sunsa da kültürün tüm derinliğini ve bağlamsal özelliklerini bütünüyle 

yansıtamayabilir. Bununla birlikte, ölçüm sonuçlarının kurumlara kendi kültürel 

yapılarına ilişkin bir öz farkındalık kazandırması ve gelişim süreçlerine 

rehberlik etmesi açısından önemli bir işlev gördüğü söylenebilir. 

 

Örgüt Kültürü Araştırmaları 

Günümüzde örgüt kültürü alanında gözlemlenen gelişmelerin kökeni, 1940’lı 

ve 1950’li yıllarda gerçekleştirilen çalışmalara dayanmaktadır. Her ne kadar 1980 

yılı öncesinde “örgüt kültürü” kavramına literatürde sınırlı ölçüde rastlansa da, 

kültür olgusunun pek çok araştırmaya temel oluşturduğu bilinmektedir. Kültür 

araştırmalarının zorluğu, örgüt kültürü kavramının farklı disiplinler tarafından 

farklı bakış açılarıyla ele alınmasından kaynaklanmaktadır (Kesen Nazlı, 2016). 

Günümüzde örgüt kültürü; sosyoloji, psikoloji, antropoloji, yönetim ve eğitim 

bilimleri gibi birçok disiplinin kavram, perspektif, model ve yöntemlerini içeren 

disiplinlerarası bir araştırma alanı olarak değerlendirilmektedir. Bu durum, okul 

kültürü üzerine yapılan çalışmaları da doğrudan etkilemekte ve araştırmaların 

kapsamını genişletmektedir. 

Okul kültürü üzerine gerçekleştirilen araştırmaların bulguları genel olarak 

aşağıdaki ortak sonuçlara işaret etmektedir: 

Öncelikle, okul kültürünün önemi araştırmalarla açık biçimde ortaya 

konmuştur. Okullardaki kültürel dinamiğin; paylaşılan değerler, normlar, 

inançlar ve davranış örüntülerinden oluştuğu; güçlü bir okul kültürünün okulun 

70



amaç ve hedeflerinin benimsenmesini kolaylaştırdığı bilinmektedir. Bu durumun 

öğretmenler arasında iş birliğini ve motivasyon düzeyini artırdığı, öğrenci 

başarısını ve okul iklimini olumlu yönde etkilediği çeşitli çalışmalarda 

vurgulanmaktadır. 

Araştırmalar, okul kültürünün özellikle öğretmen–öğrenci ilişkilerinin 

biçimlenmesinde belirleyici bir rol oynadığını göstermektedir. Öğrenciye değer 

veren, katılımı destekleyen ve kapsayıcı bir kültür yöneliminin; okulda aidiyet 

duygusunu güçlendirdiği, yönetici ve öğretmenlerin rol model olma 

sorumluluklarını pekiştirdiği ve güven temelli ilişkilerin gelişmesini sağladığı 

görülmektedir. Bu tür bir kültürel yapı, disiplin problemlerinin azalmasına da 

önemli ölçüde katkı sunmaktadır. 

Okul kültürünün öğrenci çıktılarıyla doğrudan ilişkili olduğu araştırmalarla 

ortaya konmuştur. Destekleyici ve güvenli bir okul kültüründe öğrenci başarısının 

arttığı, akademik beklentilerin açık ve net olduğu okullarda öğrencilerin daha 

yüksek performans sergilediği ve aile katılımını teşvik eden okul kültürlerinin 

öğrenci başarısını olumlu yönde etkilediği belirlenmiştir. Okul iklimi üzerine 

yapılan çalışmalarda ise örgüt kültürünün daha derin, daha uzun vadeli ve görece 

bağımsız bir değişken olduğu; buna karşılık okul ikliminin kültüre bağlı olarak 

şekillenen, daha değişken, daha yüzeysel ve kısa vadeli bir yapı sergilediği ifade 

edilmektedir. Kültürde meydana gelen değişimlerin, zaman içerisinde okul 

iklimini de dönüştürdüğü anlaşılmaktadır. 

Okul yöneticilerinin benimsediği liderlik anlayışının, okul kültürünü güçlü 

biçimde etkilediği de araştırmaların ortak bulguları arasındadır. Dağıtımcı ve 

paylaşımcı liderlik yaklaşımlarının uygulandığı okullarda sorumluluk 

paylaşımının ve ekip ruhunun geliştiği; dönüşümcü ve vizyoner liderlik 

uygulamalarının ise yenilikçiliği ve sürekli gelişimi destekleyen bir okul 

kültürünün oluşmasına katkı sağladığı görülmektedir. 

Güçlü bir okul kültürünün inşasında iş birliği süreçlerinin kritik bir öneme 

sahip olduğu vurgulanmaktadır. Araştırmalar, öğretmenler arasındaki bilgi ve 

deneyim paylaşımı arttıkça örgüt kültürünün daha olumlu bir hâl aldığını, ortak 

değerler ve hedeflerin kültürü daha kalıcı kıldığını ortaya koymaktadır. Bu 

bağlamda mesleki öğrenme topluluklarının, kültürel dönüşüm sürecinde etkili bir 

araç olduğu ifade edilmektedir. Ayrıca, değişim süreçlerinin, yeni program ve 

reform girişimlerinin okul kültürü dikkate alındığında daha başarılı sonuçlar 

verdiği; reformlara yönelik direncin çoğunlukla mevcut kurumsal değerler ile 

yenilikler arasındaki uyumsuzluktan kaynaklandığı belirlenmiştir. Öğretmenlerin 

değişim süreçlerine aktif olarak katıldığı eğitim sistemlerinde dönüşümün daha 

kalıcı olduğu görülmektedir. 

  

71



Anketlerin Kullanımındaki Sorunlar 

Örgüt kültürü tipolojilerine ilişkin incelemelerin büyük bir bölümü, anket 

uygulamaları yoluyla toplanan nicel verilere dayanmaktadır. Anketler, kültürel 

yönelimlerin belirli boyutlar çerçevesinde ölçülmesini ve farklı kurumlar ya da 

gruplar arasında karşılaştırmalar yapılmasını mümkün kılmaktadır. Ancak bu 

yöntem, örgüt kültürünün karmaşık ve çok katmanlı yapısını tam olarak 

yansıtmakta bazı sınırlılıklar içermektedir. 

Öncelikle, standart anketlerde yer alan kültürel yönelimler (örneğin güç 

kültürü, rol kültürü, destek kültürü ve başarı kültürü gibi) her zaman araştırmanın 

yürütüldüğü kurumun özgün kültürel yapısıyla birebir örtüşmeyebilir. Bu 

durumda, örgüt kültürüne ilişkin yapılan değerlendirmeler, ölçeklerde tanımlanan 

boyutlarla sınırlı kalmakta ve kurumun kendine özgü dinamikleri göz ardı 

edilebilmektedir. Bu nedenle, kültür ölçümünde kullanılan anketlerde ortaya 

çıkabilecek kavramsal uyumsuzlukların farkında olunması ve ölçülen yapının 

sınırlarının açık biçimde tanımlanması gerekmektedir. 

İkinci olarak, kültür, yalnızca bireylerin algılarından ibaret olmayan; 

etkileşimler, ortak anlamlar ve paylaşılan deneyimler yoluyla oluşan bir olgudur. 

Anket uygulamalarına katılan çalışanlar ne kadar açık ve dürüst olmaya teşvik 

edilirse edilsin, anketler kültürün daha çok görünen ve bilinç düzeyindeki 

yönlerini ölçebilmektedir. Oysa kültürün derin yapısını oluşturan varsayımlar, 

semboller ve örtük normlar çoğu zaman bireyler tarafından açıkça ifade 

edilememektedir. Bu nedenle, anketlere dayalı ölçümlerin kültürün özünü 

yakalamakta sınırlı kalabileceği göz önünde bulundurulmalıdır. 

Bu noktada, nicel yöntemlerin nitel araştırma yöntemleriyle desteklenmesi 

önem kazanmaktadır. Görüşmeler, odak grup çalışmaları, gözlemler ve doküman 

analizleri gibi nitel yöntemler; örgüt üyelerinin kültürü nasıl 

anlamlandırdıklarını, hangi davranışları neden benimsediklerini ve kültürel 

örüntülerin günlük uygulamalarda nasıl ortaya çıktığını daha derinlemesine 

inceleme imkânı sunmaktadır. Nicel ve nitel yöntemlerin birlikte kullanıldığı 

karma araştırma yaklaşımları, örgüt kültürünün hem ölçülebilir hem de 

yorumlanabilir yönlerini ortaya koyarak daha bütüncül sonuçlara ulaşılmasını 

sağlamaktadır. 

Dikkat edilmesi gereken bir diğer husus, anket verilerine dayanarak yapılan 

genellemelerden kaçınılması gerekliliğidir. Çünkü örgütlerde baskın bir kültürün 

yanı sıra, farklı değer ve normlara sahip alt kültürlerin bulunması mümkündür. 

Anketler, istatistiksel yapıları gereği bu alt kültürlerin varlığını ve birbirleriyle 

olan etkileşimini her zaman yeterince yansıtamayabilir. Bu durum, örgüt 

kültürünün homojen bir yapıymış gibi algılanmasına ve kültürel çeşitliliğin göz 

ardı edilmesine yol açabilir. 

72



Son olarak, alt ölçeklerden oluşan kültürel tipoloji anketlerinde analizlerin alt 

boyutlar düzeyinde yapılması büyük önem taşımaktadır. Toplam puanlara dayalı 

analizler, kültürel yapının içsel dengesini ve boyutlar arasındaki ilişkileri 

yeterince yansıtmayabilir. Boyutların oluşturduğu kültürel profil, alt faktörlerin 

birbirleriyle nasıl etkileşime girdiğini ya da örgütsel sistem içerisinde nasıl 

bütünleştiğini ortaya koymakta yetersiz kalabilir. 

Özetle, anketler örgüt kültürünü ölçmede yararlı ve pratik araçlar olmakla 

birlikte, tek başına kullanıldıklarında kültürel yapının derinliğini ve 

karmaşıklığını tam olarak ortaya koyamamaktadır. Özellikle karşılaştırmalı 

kültür araştırmalarında ve geniş örneklemlerle yapılan çalışmalarda anket 

yöntemi önemli avantajlar sunmaktadır. Ancak örgüt kültürünün daha doğru ve 

kapsamlı biçimde anlaşılabilmesi için nicel verilerin nitel bulgularla 

desteklenmesi, elde edilen sonuçların bağlamsal olarak yorumlanması ve 

kültürün dinamik bir süreç olduğu gerçeğinin göz önünde bulundurulması 

gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

73



BÖLÜM XII 

OKULUN GELECEĞİ 

 

Okulun geleceği, yalnızca teknolojik dönüşümlerle ya da müfredat 

değişiklikleriyle şekillenmeyecektir. Asıl belirleyici olan, okulun nasıl bir insan 

anlayışına, nasıl bir değer dünyasına ve nasıl bir kültürel iklime sahip 

olacağıdır. Çünkü okul, yalnızca bilgi aktarılan bir mekân değil; anlamın 

üretildiği, kimliğin şekillendiği ve ortak bir geleceğin hayal edildiği canlı bir 

kültürel sistemdir. 

Geleceğin okulu, kültürünün farkında olan ve bu kültürü bilinçli biçimde 

yöneten bir okul olacaktır. Güç, rol, görev ve birey kültürlerinin her biri; doğru 

bağlamda, doğru ölçüde ve doğru liderlikle ele alındığında okulun gelişimine 

katkı sunar. Ancak bu kültürlerin hiçbiri tek başına yeterli değildir. Gelecek, 

kültürel unsurların birbiriyle çatışmadığı; aksine denge, uyum ve anlam ürettiği 

okullara aittir. 

Bu bağlamda okul yöneticisinin rolü, kuralları uygulayan bir yönetici 

olmaktan çıkarak; kültürün mimarı, değerlerin taşıyıcısı ve ortak vizyonun 

kurucusu olmaya evrilmektedir. Geleceğin okul yöneticisi, görünmeyeni fark 

eden, söylenmeyeni duyan ve gündelik rutinlerin ardındaki kültürel örüntüleri 

okuyabilen bir liderdir. Çünkü okul kültürü çoğu zaman yazılı metinlerde değil; 

törenlerde, ritüellerde, kullanılan dilde, sembollerde ve ilişki biçimlerinde yaşar. 

Geleceğin okulu, öğrenen bir organizasyon olmak zorundadır. Bu okulda 

öğrenme yalnızca öğrenciler için değil; öğretmenler, yöneticiler ve tüm okul 

topluluğu için süreklidir. Hatalar gizlenmez, deneyimler paylaşılır, başarılar 

birlikte anlamlandırılır. Böyle bir kültürde güven duygusu gelişir; yenilik 

cesaretle karşılanır ve değişim bir tehdit değil, bir fırsat olarak görülür. 

Aynı zamanda geleceğin okulu, insanı merkeze alan bir okul olacaktır. 

Bireyin değeri, yalnızca performansıyla değil; katkısıyla, potansiyeliyle ve anlam 

arayışıyla ölçülecektir. Öğretmenler yalnızca ders anlatan değil; kültür 

taşıyıcılarıdır. Öğrenciler yalnızca akademik çıktılarla değil; değerleri, ilişkileri 

ve toplumsal sorumluluklarıyla değerlendirilir. Bu yaklaşım, birey kültürünün 

okulda sağlıklı bir şekilde yaşatılmasını mümkün kılar. 

Teknoloji, geleceğin okulunda önemli bir araç olacaktır; ancak hiçbir zaman 

kültürün yerini almayacaktır. Dijitalleşme, ancak güçlü bir okul kültürü ile 

birleştiğinde anlamlıdır. Aksi hâlde okul, hızlı ama yönsüz; donanımlı ama 

ruhsuz bir yapıya dönüşme riski taşır. Geleceğin okulu, teknolojiyi insani 

değerlerle buluşturabilen okuldur. 

Bu kitapta ele alınan kültürel yaklaşımlar, okulun geleceğine dair kesin 

reçeteler sunmayı değil; düşünmeye, sorgulamaya ve dönüştürmeye davet 

74



etmeyi amaçlamaktadır. Çünkü her okulun kültürü kendine özgüdür ve her 

dönüşüm, o okulun bağlamında anlam kazanır. Önemli olan, yöneticilerin ve 

eğitimcilerin şu soruyu sürekli canlı tutabilmesidir: “Biz nasıl bir okul olmak 

istiyoruz?” 

Sonuç olarak okulun geleceği, binalarda, programlarda ya da mevzuatta değil; 

insanların paylaştığı anlamlarda, yaşattığı değerlerde ve birlikte kurduğu 

kültürde saklıdır. Bu geleceği inşa etmek, cesaret, farkındalık ve süreklilik 

gerektirir. Ve bu yolculuk, her sabah okul kapısından içeri girildiğinde yeniden 

başla 

  

75



KAYNAKÇA 

 

Akbaba-Altun, S. (2003). Eğitim yönetimi ve değerler. Değerler Eğitimi Dergisi, 

1(1), 7–18. 

Alvesson, M., & Berg, P. O. (2011). Corporate culture and organizational 

symbolism: An overview. 

Argyris, C., Putnam, R. and Smith, D. M. (1985) Action Science. San Francisco: 

Jossey-Bass. 

Argyris, C., & Schön, D. A. (1974). Theory in practice: Increasing professional 

effectiveness. Jossey-Bass. 

Assmann, J. (2001). The search for God in ancient Egypt. Cornell University 

Press. 

Bamidele, R. (2022). Organizational culture. Industrial sociology, industrial 

relations and human resource management, 1, 284-294. 

 

Berkhout, T., & Rowlands, I. H. (2007). The voluntary adoption of green 

electricity by Ontario-based companies: The importance of organizational 

values and organizational context. Organization & Environment, 20(3), 

281–303. 

Briody, E. K., Berger, E. J., Wirtz, E., Ramos, A., Guruprasad, G., & Morrison, 

E. F. (2018). Ritual as work strategy: A window into organizational 

culture. Human Organization, 77(3), 189–201. 

https://doi.org/10.17730/0018-7259.77.3.189 

Chalmers, R., Marras, A., & Brannan, G. D. (2025). Organizational culture. In 

StatPearls [Internet]. StatPearls Publishing. 

Cheng, K. M. (2013). Can education values be borrowed? Looking into cultural 

differences. In Leading schools in a global era (pp. 11-30). Routledge. 

Çelik, V. (1997). Okul kültürü ve yönetimi. Pegem Özel Eğitim ve Hizmetleri. 

Çetin, M., & Karataş, İ. H. (2006). Okullarda örgüt sağlığı. Marmara Üniversitesi 

Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi, 24(24), 27–40. 

Deal, T. E., & Kennedy, A. A. (1982). Corporate cultures: The rites and rituals 

of organizational life. Addison-Wesley. 

Deal, T. E., & Kennedy, A. A. (1983). Culture and school performance. 

Educational Leadership, 40(5), 1–140. 

Deal, T. E., & Peterson, K. D. (2016). Shaping school culture. John Wiley & 

Sons. 

Doğan, L. (1979). Din ve toplum. Istanbul Journal of Sociological Studies, (17), 

75–90. 

76



Duncan, W. J. (1989). Organizational culture: Getting a fix on an elusive concept. 

Academy of Management Perspectives, 3(3), 229–236. 

Durkheim, E. (1915). The elementary forms of the religious life. Free Press. 

Edmonds, R. (2020). Characteristics of effective schools. In The school 

achievement of minority children (pp. 93-104). Routledge. 

Etzioni, A. (1975). A comparative analysis of complex organizations on power, 

involvement, and their correlates. Free Press. 

Evcim, U. (2008). Örgüt kültürünün algılanmasında metaforların rolü 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Gazi Üniversitesi. 

Fullan, M. (2007). Leading in a culture of change. John Wiley & Sons. 

Gagliardi, P. (1999). Theories empowering for action. Journal of Management 

Inquiry, 8(2), 143–147. 

Gordon, M. (1999). Sosyoloji sözlüğü (O. Akınhay & D. Kömürcü, Çev.). Bilim 

ve Sanat Yayınları. 

Güvenç, B. (2021). İnsan ve kültür. Remzi Kitabevi. 

Hallinger, P., & Murphy, J. (1986). The social context of effective schools. 

American Journal of Education, 94(3), 328–355. 

Handy, C. (1993). Organizasyonları anlamak. Penguin. 

Handy, C. & Aitken, R. (1990) Understanding Schools as Organizations. London: 

Penguin Books. 

Harrison, R. (1972) How to describe your organization. Harvard Business 

Review, September/October (the original source of the four cultures of 

organizations).  

Harrison, R. (1992) Diagnosing Organizational Culture. San Francisco: Jossey-

Bass/ Pfeiffer.  

Harrison, R. (1993) Diagnosing Organizational Culture: Trainerís Manual. San 

Francisco: Jossey-Bass/Pfeiffer. 

Hargreaves, D. H. (1995). School culture, school effectiveness and school 

improvement. School effectiveness and school improvement, 6(1), 23-46. 

Harris, O. J., & Hartman, S. J. (2002). Organizational behavior. Psychology 

Press. 

Hattangadi, V. (2017). Edgar Schein’s three levels of organizational culture. 

Hofstede, G. (1980). Culture’s consequences: International differences in work-

related values. Sage. 

Hofstede, G., Neuijen, B., Ohayv, D. D., & Sanders, G. (1990). Measuring 

organizational cultures: A qualitative and quantitative study across twenty 

cases. Administrative science quarterly, 286-316. 

Hofstede, G. (1997). Cultures and organizations: Software of the mind. McGraw-

Hill. 

77



Hofstede, G. (2011). Dimensionalizing cultures: The Hofstede model in context. 

Online Readings in Psychology and Culture, 2(1). 

https://doi.org/10.9707/2307-0919.1014 

Hofstede, G., Hofstede, G. J., & Minkov, M. (2010). Cultures and organizations: 

Software of the mind (3rd ed.). McGraw-Hill. 

Hofstede, G., Neuijen, B., Ohayv, D. D., & Sanders, G. (1990). Measuring 

organizational cultures. Administrative Science Quarterly, 35, 286–316. 

İpek, C. (1999a). Resmi liseler ile özel liselerde örgütsel kültür ve öğretmen-

öğrenci ilişkisi (Yayımlanmamış doktora tezi). Ankara Üniversitesi. 

İpek, C. (1999b). Resmi liseler ile özel liselerde örgütsel kültür ve öğretmen-

öğrenci ilişkisi. Kuram ve Uygulamada Eğitim Yönetimi, 19(19), 411–442. 

İpek, C. (2012). Öğretmen algılarına göre ortaöğretim kurumlarında örgütsel 

kültür ve örgütsel vatandaşlık davranışı. Kuram ve Uygulamada Eğitim 

Yönetimi, 18(3), 399–434. 

Karaman, K. (2010). Ritüellerin toplumsal etkileri. Sosyal Bilimler Dergisi, (21), 

227–236. 

Kerr, J., & Slocum Jr, J. W. (2005). Managing corporate culture through reward 

systems. Academy of Management Perspectives, 19(4), 130-138. 

Kesken Nazlı, R. (2016). Örgütsel sembolizm kavramı üzerine notlar. Akademik 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 4(30), 705–720. 

Kuşakcı, S. (2023). Türk yönetim anlayışının izinde Dede Korkut Kitabı. İş 

Ahlakı Dergisi, 16(1), 137–173. 

Küçük, M. (2002). Okul Yaşamında Törenler. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 3(1), 71-94.  

Küçükbasmacı, G. (2016). Kültürel Bellek ve Süreklilik: Kına Gecelerinden 

Mezuniyet Kınalarına. Milli Folklor, (112). 

Leithwood, K., Leonard, L. & Sharratt, L. (1998) Conditions fostering 

organizational learning in schools. Educational Administration Quarterly, 

34(2), 243-276. 

Leithwood, K., & Jantzi, D. (2006). Transformational school leadership for large-

scale reform: Effects on students, teachers, and their classroom 

practices. School effectiveness and school improvement, 17(2), 201-227. 

Marzano, R. J., Waters, T., & McNulty, B. A. (2005). School leadership that 

works: From research to results. ASCD. 

Mintzberg, H. (1989). Mintzberg on management. Simon & Schuster. 

Öz, H. ve Baloğlu, N. (2022). Kültürel ögelerin eğitim kurumlarına yansımaları. 

Eğitim ve Toplum Araştırmaları Dergisi, 9(2), 243–268. 

Pehlivan, İ. (1998). Yönetsel, mesleki ve örgütsel etik. Pegem. 

78



Peterson, K. D., & Deal, T. E. (1998). How leaders influence the culture of 

schools. Educational Leadership, 56, 28–31. 

Peters, T.J. & Waterman, R.H., JR. (1982) In Search of Excellence. New York: 

Harper & Row. 

Pheysey, D. C. (1993). Organizational cultures: Types and transformations. 

Routledge. 

Sabuncuoğlu, Z., & Tüz, M. V. (1998). Örgütsel psikoloji. Alfa. 

Senge, P.M. (1990) The Fifth Discipline: The Art and Practice of The Learning 

Organization. New York: Doubleday/Currency. 

Schein, E. H. (1965) Organizational Psychology. Englewood Cliffs, NJ: 

Prentice-Hall. 

Schein, E. H. (1985). Organizational culture and leadership. Jossey-Bass. 

Schein, E. H. (2004). Organizational culture and leadership (3rd ed.). Jossey-

Bass. 

Stolp, S., & Smith, S. C. (1995). Transforming School Culture: Stories, Symbols, 

Values & the Leader's Role. ERIC Clearinghouse on Educational 

Management, 5207 University of Oregon, 1787 Agate Street, Eugene, OR 

97403-5207. 

Sergiovanni, T. J. (1986). Leadership as cultural expression. Leadership and 

organizational culture, 105-114. 

Şahin, S. (2010). An Investigation of School Culture with Respect to Some 

Variables. Ilkogretim Online, 9(2). 

Şahin, M. (2013). Okul kültürünün bir öğesi olarak okul törenleri. Milli Eğitim 

Dergisi, 43(199), 169-185. 

Şişman, M. (1994). Örgüt kültürü. Anadolu Üniversitesi Yayınları. 

Ting-Toomey, S., & Dorjee, T. (2018). Communicating across cultures. Guilford 

Publications. 

UNESCO. (2016). Happy schools: A framework for learner well-being in Asia-

Pacific. UNESCO. 

UNESCO. (2021). Happy schools: Capacity building for learner well-being. 

UNESCO. 

Van Maanen, J. (1979). The fact of fiction in organizational 

ethnography. Administrative science quarterly, 24(4), 539-550. 

Van Tonder, E., Fullerton, S., De Beer, L. T., & Saunders, S. G. (2023). Social 

and personal factors influencing green customer citizenship behaviours: 

The role of subjective norm, internal values and attitudes. Journal of 

Retailing and Consumer Services, 71, 103190. 

Waller, W. (1932). The sociology of teaching. Ravenio Books. 

 

79




