


KAFKASLARDAN TUNA’YA
TARIH ARAŞTIRMALARI I

BALKANLAR

Editörler

Prof. Dr. Orhan KILIÇ
Prof. Dr. Mehmet INBAŞI
Doç. Dr. Yavuz KISA
Arş. Gör. Mehmet KERIM



Kafkaslardan Tuna’ya Tarih Araştırmaları I
Balkanlar
Editörler: Prof. Dr. Orhan KILIÇ, Prof. Dr. Mehmet İNBAŞI
 Doç. Dr. Yavuz KISA,  Arş. Gör. Mehmet KERIM

Genel Yayın Yönetmeni: Berkan Balpetek 
Sayfa Tasarımı: Duvar Design
Baskı: Aralık 2025
Yayıncı Sertifika No: 49837
ISBN:978-625-8698-81-7

© Duvar Yayınları
853 Sokak No:13 P.10 Kemeraltı-Konak/İzmir
Tel: 0 232 484 88 68

www.duvaryayinlari.com
duvarkitabevi@gmail.com

"Bu kitapta yer alan bölümlerde kullanılan kaynakların, görüşlerin, bulguların, sonuçların, tablo, şekil, resim 

ve her türlü içeriğin sorumluluğu yazar veya yazarlarına ait olup ulusal ve uluslararası telif haklarına konu 

olabilecek mali ve hukuki sorumluluk da yazarlara aittir. Yayınevi ve editörler sorumlu tutulamaz.



İÇİNDEKİLER

1. Bölüm .............................................................................................................1
19. Yüzyılda Silistre Sancağı’nın İktisadi Hayatına Dair Bazı Tespitler
Arzu ŞAHİN

2. Bölüm.............................................................................................................14
Yıl Rumi 1276 Varna: Masraf Kaydından Yansıyan Bir Sancak Panoramasına
Yönelik Tespitler
Ayla EFE

3. Bölüm ............................................................................................................37
Prizren Sancağı ve Yönetimi (1750-1800)
Mehmet İNBAŞI

4.Bölüm .............................................................................................................56
Manastır Şer’iyye Sicillerinde Korumaya Muhtaç Çocuklar İçin Vasî Tayininde
Cinsiyet Faktörü ve Kadının Konumu: Hukukî ve Sosyal Dinamikler Üzerine
Bir İnceleme (1640-1731)
Nazenin S. GÜLER

5.Bölüm .............................................................................................................75
Arnavutluk’ta Latin ve Arap Harfleri Tartışmaları Çerçevesinde Osmanlı
Devleti’nin Eğitim ve Kimlik Politikaları (1908–1912)
Nihal ESEN

6.Bölüm .............................................................................................................93
XVII. Yüzyıl Başlarında İlbasan’da Aileye Dair Bir İnceleme

Rahman ŞAHİN



7.Bölüm ........................................................................................................... 112
Karadeniz’in Kapıları: Varna, Köstence ve Odessa’ya Yolculuk Eden Belli
Başlı Seyyahlar
Seda YILMAZ VURGUN

8.Bölüm ...........................................................................................................131
Muhtarlık Teşkilatı ve Rumeli’deki Uygulaması: Dimetoka Örneği (1834)
Tahsin HAZIRBULAN



ÖNSÖZ 

Balkanlar, tarih boyunca farklı siyasal yapılar, ekonomik sistemler, inanç 

dünyaları ve toplumsal ilişkilerin iç içe geçtiği çok katmanlı bir coğrafya 

olmuştur. Osmanlı hâkimiyeti döneminde bu bölge, sadece askerî ve idarî açıdan 

değil; üretim, ticaret, aile yapısı, kent hayatı, eğitim, hukuk ve kültür alanlarında 

da son derece dinamik bir yapıya kavuşmuştur. Elinizdeki “Kafkaslardan Tuna’ya 

Tarih Araştırmaları I: Balkanlar” adlı bu eser, Balkan tarihini büyük siyasal 

kırılmaların ötesine taşıyarak şehirler, kurumlar ve gündelik hayat pratikleri 

üzerinden okumayı hedefleyen özgün araştırmaları bir araya getirmektedir. 

Bu kitapta yer alan sekiz çalışma, XVII. yüzyıldan XX. yüzyılın başlarına 

kadar uzanan geniş bir zaman diliminde, Balkan coğrafyasının iktisadî yapısını, 

idarî kurumlarını, aile hayatını, hukukî uygulamalarını, liman kentlerini ve 

eğitim-kimlik tartışmalarını arşiv belgeleri, şer‘iyye sicilleri, mali defterler ve 

seyyah anlatıları gibi birincil kaynaklara dayalı olarak ele almaktadır. Böylece 

Balkanlar’ın Osmanlı dönemindeki dönüşümü hem şehir ölçeğinde hem de 

bölgesel bağlamda çok yönlü bir perspektifle ortaya konulmaktadır. 

Bu çerçevede Arzu Şahin, 19. yüzyılda Silistre Sancağı’nın iktisadî hayatını, 

liman ticareti, zahire arzı, gümrük gelirleri ve askerî lojistik faaliyetler üzerinden 

inceleyerek Tuna hattının Osmanlı ekonomik sistemi içindeki stratejik rolünü 

somut verilerle ortaya koymaktadır. Ayla Efe, Rumi 1276 (1860–1861) tarihli 

Varna masraf defteri ışığında bir sancakta kamu harcamalarının dağılımını 

güvenlik, ulaşım, sağlık, muhacirler ve şehir altyapısı gibi başlıklar altında 

ayrıntılı biçimde çözümlemektedir. Seda Yılmaz Vurgun ise Varna, Köstence ve 

Odessa limanları üzerinden Karadeniz’in seyyahlar dünyasındaki yerini, ticaret 

yolları, demiryolu ağları, göç hareketleri ve konsolosluk faaliyetleri bağlamında 

değerlendirerek liman şehirlerinin bölgesel ve uluslararası dolaşımdaki rolünü 

bütünlüklü bir çerçeveye oturtmaktadır. 

Kitabın sosyal tarih boyutunu öne çıkaran çalışmalardan birinde Nazenin S. 

Güler, Manastır şer‘iyye sicilleri ışığında 1640–1731 yılları arasında korumaya 

muhtaç çocuklar için vasî tayininde kadının hukukî konumunu ve temsiliyetini 

inceleyerek Osmanlı Balkan şehirlerinde vesâyet kurumunun işleyişine dair 

önemli bulgular sunmaktadır. Rahman Şahin, XVII. yüzyıl başlarında 

İlbasan’daki aile yapısını, nikâh akitleri, vekâlet uygulamaları ve evlilik 

istatistikleri üzerinden değerlendirerek Balkanlar’daki Osmanlı toplumunun aile 

düzenine dair ayrıntılı bir tablo ortaya koymaktadır. Tahsin Hazırbulan, Dimetoka 

örneği üzerinden muhtarlık teşkilatının Rumeli’deki uygulanışını merkezîleşme 

politikaları çerçevesinde ele almakta; yerel idarenin dönüşümünü somut bir taşra 

örneği üzerinden analiz etmektedir. Nihal Esen ise 1908–1912 yılları arasında 

Arnavutluk’ta Latin ve Arap harfleri etrafında şekillenen tartışmaları, 



Osmanlı’nın eğitim ve kimlik politikaları bağlamında ele alarak geç Osmanlı

döneminde dil, eğitim ve milliyetçilik arasındaki ilişkiyi Balkanlar özelinde

irdelemektedir.

Son olarak Mehmet İnbaşı, “Prizren Sancağı ve Yönetimi (1750–1800)”

başlıklı çalışmasında Prizren’in Osmanlı idaresi altındaki idarî konumunu,

sancak teşkilatının işleyişini ve sancakbeylerinin tayin-ibka süreçlerini ayrıntılı

biçimde ortaya koymaktadır. Tahvil defterleri başta olmak üzere arşiv kayıtlarına

dayanan bu çalışma, XVIII. yüzyıl boyunca Prizren Sancağı’ndaki idarecilerin

görev sürelerini, görev değişimlerini, askerî ve idarî sorumluluklarını ayrıntılı

biçimde analiz ederek Balkanlar’daki Osmanlı taşra yönetiminin işleyişine dair

son derece kıymetli veriler sunmaktadır. Bu yönüyle çalışma, kitabın idarî tarih

boyutunu güçlü biçimde tamamlamaktadır.

Elinizdeki bu eser, Balkan tarihini yalnızca savaşlar, isyanlar ve diplomatik

gelişmeler çerçevesinde değil; şehir bütçeleri, yerel idare mekanizmaları, aile

yapıları, hukukî uygulamalar, liman kentleri ve eğitim-kimlik tartışmaları

üzerinden mikro düzeyde fakat derinlikli analizlerle ele almaktadır. Bu

çalışmalar, Balkanlar’ın Osmanlı dönemindeki sosyo-ekonomik ve idarî yapısına

dair yeni okumalar geliştirilmesine imkân verirken, karşılaştırmalı bölge

araştırmaları için de sağlam bir zemin oluşturmaktadır.

Bu kitapta yer alan çalışmaların, Balkanlar üzerine çalışan araştırmacılara ve

Osmanlı taşra tarihiyle ilgilenen tüm okurlara önemli katkılar sunacağına

inanıyor; emeği geçen tüm yazarlara teşekkür ediyor, eserin bilim dünyasına

hayırlı olmasını diliyoruz.

Bu vesileyle, geçen yıl kaybettiğimiz ve ilmi mirasıyla Doğu Avrupa ve 

Osmanlı tarihçiliğine önemli katkılar sunmuş olan Prof. Dr. Mustafa Öztürk’ü 

saygı ve rahmetle anıyoruz.

 Mehmet KERİM

SERDİVAN, 2025



1. Bölüm

19. Yüzyılda Silistre Sancağı’nın İktisadi Hayatına Dair

Bazı Tespitler 

Arzu ŞAHİN* 

Giriş 

Bulgaristan-Romanya sınırında Tuna Nehri’nin sağ kıyısında yer alan Silistre, 

eski Bulgarca muhkem yer manasını taşıyan drastar kelimesinden türetilmiştir. 

Silistre’nin tarih boyunca kuzeyden gelen kavimlere karşı önemli bir koruma hattı 

oluşturduğu ve birçok defa yıkıma uğradığı bilinmektedir.1 

Bugünkü Bulgaristan toprakları içerisinde yer alan bölgenin kuzeyinde Silistre, 

Niğbolu ve Vidin sancakları; batısında Sofya, Köstendil; güneyinde Çirmen ve 

Edirne sancakları yer almakta idi. Söz konusu bölgede Osmanlı fethi 

tamamlandığında uygulanan iskân politikası sayesinde Türk-İslam şehirleri 

oluşturulmuştur.2 Türk nüfusunun yoğun olduğu yerleşim yerleri arasında yer alan 

Silistre, Rumeli Eyaleti’ne bağlı bir sancak statüsünde idi. Silistre’nin Osmanlı 

hâkimiyetine girişi 1388 yılına rastlar. Çandarlı Ali Paşa komutasındaki Osmanlı 

ordusu tarafından ele geçirilen Silistre, bu dönemde birkaç defa Eflak Voyvodalığı 

ile Osmanlı arasında el değiştirmesine rağmen fethin tamamlanması ile birlikte kale-

şehir olma özelliği göstererek eyalet içerisindeki yerini almıştır.  

Silistre, Niğbolu, Vidin gibi kaleler, Osmanlı askeri üssü vazifesini görmekteydi. 

Bölgenin jeopolitik konumu göz önüne alındığında bu kalelerin doğal bir savunma 

hattı oluşturduğu görülür. Bu bölge, stratejik öneme sahip olmakla birlikte, Balkan 

sıradağları ve Tuna Nehri ile aşılması zor bir yerdir. Kuzeyden gelebilecek Rus 

saldırılarına karşı korunaklı olan bu kaleler, Osmanlı akınlarında önemli vazifeler 

üstlenmiştir.3 19. yüzyıla gelindiğinde Tuna Nehri’nin güney kıyısı boyunca bu 

savunma hattının muhafaza edildiği görülmektedir.  

* Dr. Öğr. Üyesi, Fırat Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, arzusahin@firat.edu.tr.

Orcid: 0000 0003 4854 0076.
1Machiel Kiel, “Silistre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/ 202-

203.  
2Ayşe Kayapınar, “Anadolu’dan Balkanlar’a Yapılan İskânın Özellikleri: Bulgaristan Örneği”, XVIII. Türk 

Tarih Kongresi Kongreye Sunulan Bildiriler V (2021), 10; Ayşe Kayapınar, “Bulgaristan’da Osmanlı 

Hâkimiyetinin Kurulması”, Yeni Türkiye Dergisi (Rumeli-Balkanlar Özel Sayısı-1) 66 (2015), 619-635; Ayrıca 

bkz. Ayşe Kayapınar, “Osmanlı Döneminde Rumeli’de Bir Nahiye Merkezi: Pravadi, Tarih İncelemeleri 

Dergisi   30 /1 (2015), 121-148. 
3Ayşe Kayapınar, “Fransız Arşiv Belgelerine Göre XIX. Yüzyılda Aşağı Güney Tuna Havzasında Osmanlı 

Savunma Sistemi”, XV. Türk Tarih Kongresi Kongreye Sunulan Bildiriler IV (2010), 1631. 

1

mailto:arzusahin@firat.edu.tr


18. Yüzyıl ortalarından itibaren Özi Eyaleti’nin sancakları arasına dâhil edilen 

Silistre, 1789 yılında Özi Kalesi’nin Ruslar tarafından ele geçirilmesi ve 1792 

Yaş Antlaşması’ndan sonra eyaletin adı olmuştur.4 1844 yılında Silistre 

Eyaleti’ne bağlı kazalar arasında Silistre, Pravadi, Babadağ, Balçık, Hacıoğlu 

Pazarı, Köstence, Mangalya, Aydos, Eski Cuma, Hezargrad, Hırsova, Hırçova, 

Kozluca, Köstendil, Maçin, Osman Pazarı, Rusçuk, Ruskasrı, Şumnu, Tulca, 

Umur Fakih, Varna, Prizren ve Yenipazar bulunmaktaydı. Bu kazalardan 

Hacıoğlu Pazarı, Yenipazar ve Umur Fakih adlı kazalar Türklerin yoğun olarak 

yaşadıkları yerler arasında idi.5 93 Harbi’nden sonra Silistre’nin Ruslara teslim 

edilmesiyle birlikte bölgede Osmanlı hâkimiyeti sona ermiştir.  

 

1. Silistre’de İktisadi Faaliyetler 

Silistre, Osmanlı’nın Tuna kıyısındaki önemli liman şehirlerinden birini teşkil 

etmekteydi. Aşağı Tuna’daki 8 liman içerisinde en yüksek gelire sahipti. 

(566.666 akçe) Bölgede tarım, hayvancılık ve ticaret önemli geçim kaynakları 

arasında yer almaktaydı. Şehrin etrafını saran geniş bağlardan elde edilen üzüm 

ve buna bağlı olarak gelişme kaydeden şarap üretimi de önemli bir seviyede 

bulunmaktaydı. 

Çeşitli zaman aralıklarında Silistre’den geçen seyyahların verdikleri bilgiler, 

şehrin ekonomik durumuna dair önemli ipuçları vermektedir. Silistre’ye iki defa 

uğrayan Evliya Çelebi, Silistre Kalesi hakkında bilgi vererek, kalenin 11 kulesi 

ve iki kapısı olduğunu, kale içinde Yıldırım Bayezid Mescidi ile çeşitli 

ambarların bulunduğunu ifade eder. Ayrıca şehirde 13 Müslüman, 10 Hıristiyan 

ve 1 de Yahudi mahallesinin varlığından bahseden seyyah, şehir içerisinde 7 tahta 

köprü, 7 cami (Kurşunlu Camii, Eski Camii, Akkapı Camii, Mahkeme Camii, 

Pazar Yeri Camii, Haroça Camii) 1 medrese, 40 sıbyan mektebi, 3 hamam, 10 

çeşme, 800 dükkân, 1 bedesten olduğunu kaydeder.  

Seyyah Freiherr W. Reden, 1856 senesinde 20 bin nüfusa sahip olan 

Silistre’de, sığır kesimi için kullanılmak üzere büyük mezbahaların olduğunu; 

deri, sabun ve mum üretiminin yapıldığını ve tekstil fabrikalarının olduğunu 

bildirirken; 1850’li yıllarda Seyyah Ungewitter, Silistre ekonomisinin 1828-1829 

Osmanlı-Rus Savaşı ile birlikte düşüş gösterdiğini söylemektedir.6  

  

 
4Orhan Kılıç, “Batı Karadeniz Kıyısında Bir Osmanlı Eyaleti: Özi / Silistre (İdari Taksimat ve Yönetim)”, 

Karadeniz İncelemeleri Dergisi 12/23 (2017), 38-43. 
5 Musa Sezer, “Dobruca Bölgesinde Üç Kaza: Hacıoğlu Pazarı, Yenipazar ve Umur Fakih (XVIII. Yüzyıl 

Ortalarında Nüfus ve Yerleşim)”, Osmanlı Mirası Araştırmaları Dergisi (OMAD) 6 /16 (Kasım 2019), 558.    
6 Machıel Kıel, “Silistre”, 204-205. 

2



1.1.  Silistre İskelesi 

Silistre İskelesi, ber vech-i ocaklık7 şeklinde işletilerek hazinenin önemli gelir 

kalemleri arasında yer almaktaydı.  

Osmanlı Devleti’nde tahıl üretimi yapılan her kazanın, ihtiyaç fazlası ürünü 

İstanbul’a nakletmesi gerekmekteydi.8 Bu zahire nakletme işi, Batı Karadeniz 

kıyısında faaliyet gösteren Silistre, Rusçuk gibi iskelelerde yapılarak, gemilere 

yüklenen zahirenin İstanbul’a nakledilmesi sağlanmaktaydı. Ancak ürün rekolte 

düşüklüğü; yıl içinde yeterli verim elde edilememesi; kıtlık, çekirge istilası, sel 

gibi doğal afetler sebebiyle zahirenin iskeleye zamanında ulaştırılması söz 

konusu olmayabilirdi. Bu gibi durumlarda nakil işlemi bir sonraki seneye 

bırakılırdı.9 Ayrıca zahirenin sevk edilmesinde Silistre kazasından kiralanan 

arabalar da kullanılmaktaydı. 27 Eylül 1811 tarihinde kaza içinden tedarik edilen 

28 kıta arabadan 22’sine peksimet, 6’sına Bergos buğdayı yüklenmiştir.10 

Batı Karadeniz kıyısındaki birçok liman şehrinde büyük tahıl ambarları inşa 

edilmiştir. Silistre, Tolcu, İsakça, Maçin ve Hırsova limanlarından İstanbul’a 

tahıl başta olmak üzere kereste, don ve çerviş yağı11, tuz, keçe vs. gibi ihtiyaç 

maddeleri sevk edilirdi.12  19. Yüzyılda da Silistre, önemli zahire ambarlarından 

birine sahipti. Bu ambarlar ordunun iaşesi için kullanıldığı gibi belirli zaman 

aralıklarında İstanbul’a zahire naklinin yapılması için de kullanılmaktaydı. Bu 

amaçla merkezden sıklıkla emirler gönderildiği görülmektedir.  27 Mart 1798 

tarihli hatt-ı hümayunda Köstendil ve Tırhala sancakları Mutasarrıfı Vezir Osman 

Paşa ve maiyetindeki askerler için Silistre’den zahire mübayaasının yapılması 

gerektiği bildirilmekteydi.13 Bu nakledilme işinde ambar eminleri, mübayaacılar 

ve mübaşirler görevliydi.14 7 Mayıs 1798 tarihinde İstanbul’a yapılacak olan 

zahire nakli için Rusçuk ve Silistre ambarları emini Paşacık Hüseyin Ağa 

görevlendirilmiş ve kendisine bu iş için hazine tarafından 10 bin kuruş 

ödenmiştir.15 

Söz konusu ambarlara Eflak ve Boğdan tarafından da zahire tedarik 

edilmekteydi. Ancak bazı dönemlerde ambara getirilecek hububatın azlığı 

sebebiyle zahire tedarikinde sıkıntılar yaşandığı anlaşılmaktadır. Mesela 9 Eylül 

 
7 Ocaklık, bazı gelir kaynaklarının tahsis edilmesi anlamına gelmekteydi. Ayrıntılı bilgi için bkz. Orhan Kılıç, 

“Ocaklık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 33/ 317-318.  
8 Ahmet Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2012), 315-316.   
9 Fadimeana Fidan, “Osmanlı’da Zahire Mübaşiri Olmak: Ziştovili Hacı Ali Örneği (1749-1755)”, DTCF 

Dergisi, 56 /2 (2016), 302-318.  

10 Osmanlı Arşivi (BOA), Ali Emiri Mahmud II[AE. SMHD.II], No. 54, Gömlek No. 3605. 
11 Çerviş yağı, eritilmiş iç yağına verilen isimdir. Bkz. Mehmet Ali Ünal, “Çerviş Yağı”, 167. 
12 Kemal Karpat, “Dobruca”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 9/ 

484. 
13 Osmanlı Arşivi (BOA), Hatt-ı Hümâyûn [HAT], No. 44, Gömlek No. 2206.  
14 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Dâhiliye [C. DH], No. 342, Gömlek No. 17062. 
15 Osmanlı Arşivi (BOA), Hatt-ı Hümâyûn [HAT], No. 114, Gömlek No. 4544. 

3



1790 tarihinde Silistre ambarlarına Eflak’tan ve İsakçı ambarlarına Boğdan’dan 

tertip edilmesi düşünülen zahirenin tedarik edilmesinin mümkün olamayacağı 

ifade edilerek, bu amaçla Tuna’ya gönderilen kapan sefinelerinin dahi geri 

gönderileceği bildirilmekteydi. Zahirenin kıllet ve nedreti yani azlığı söz konusu 

olduğundan ve Eflak reayasının yiyeceklerine halel gelmemesi için yeni mahsul 

oluncaya kadar kendilerinin affedilmesini istemişlerdir. Aynı zamanda daha 

önceden kapan sefineleriyle İstanbul’a gönderilen zahire miktarının 3 yük 30 bin 

(330 bin) kileden fazla olduğu ve bu durumun Boğdan’ın tohumluk yiyeceklerini 

bile tedarik etmede zorluk yaşanılmasına sebep olduğu söylenmiştir.16 Bununla 

birlikte yeni mahsulün alınması üzerine Tuna’dan külliyetli zahire tedarik 

edilerek İstanbul’a gönderileceği ifade edilmiştir. 

İstanbul ahalisinin iaşesi için zahire ile birlikte don ve çerviş yağları da 

nakledilmekteydi.  29 Nisan 1786 tarihinde Silistre, Varna, İsmail, Şumnu ve 

Rusçuk kadılarına hitaben yazılan emirde, yağların gönderilmesi işinde 

hassasiyetle davranılması gerektiğine işaret edilmekteydi.17  

Silistre bölgesi, Tuna ötesine yapılan seferlerde orduya lojistik destek 

sağlaması açısından önem arz etmekteydi. Özellikle ordunun iaşesinin 

sağlanmasında Tuna iskelelerinin ayrı bir yeri vardı.18 Mesela 15 Mayıs 1798 

tarihinde Rusçuk Seraskeri Hüseyin Paşa ve maiyetindeki askerler için Silistre, 

Rusçuk ve İbrail ambarlarında toplanmış olan 150 bin kile19 (5.700 ton) arpa ve 

25 bin kile (962.208,75 kg.) unun kayıklar ile ordunun bulunduğu Lom 

kasabasına nakledilmesine dair emir gönderilmiştir.20  

Bu dönemde Vidin’den Silistre’ye kadar Tuna sahillerinde yapılan gemi ve 

köprü inşası da ayrı bir yer tutmakta idi. Bu sahillerde inşa edilmesi planlanan 

köprülerde, günlük muayyen bir ücretle çalıştırılmak üzere kereste biçici, 

demirci, cerehor, neccar gibi çeşitli ustaların bir kısmı Silistre kazalarından temin 

edilmekteydi. Köprü malzemeleri ile birlikte gemi yapımı için ihtiyaç duyulan 

kerestelerin taşınması işlerinde kullanılan cerehorlar, 1789 yılında İsakçı 

karşısına kurulması planlanan büyük köprü inşasında yevmi 40 akçe 

almaktaydılar. Olumsuz kış şartları bu inşa faaliyetlerinin yürütülmesini 

engellediğinden genellikle bahar aylarının gelmesi beklenirdi. Mesela 30 Mart 

 
16 Osmanlı Arşivi (BOA), Hatt-ı Hümâyûn [HAT], No. 203, Gömlek No. 10484. 9 Eylül 1790 tarihli belge 

sureti. 
17 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Belediye [C. BLD.] No. 49, Gömlek No. 81; No. 152, Gömlek No. 7575. 
18 Fadimeana Fidan, 18. Yüzyılda İstanbul’un ve Ordunun İaşesinde Tuna İskelelerinin Rolü (1711-1768) (Kars: 

Kafkas Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 18.  

19 Kile, kuru meyve ve hububat ölçümünde kullanılan bir ölçektir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Cengiz Kallek, “Kile”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 25/ 567-570. Silistre’de 1 kile = 30 

okkadır. 1 okka = 1,282945 kg. gelirse 30 okka 38,48835 kg. gelmektedir. Bu hesaba göre 150 bin kile arpa 

5.773.252,5 kg. gelir. (Yaklaşık 5.700 ton) 
20 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Askeriye [C. AS], No. 904, Gömlek No. 38956; No. 777, Gömlek No. 32908. 

4



1786 tarihinde Boğdan’dan tertip edildiği anlaşılan yalvan adı verilen 199 adet uzun 

kütüğün taşınması için kış aylarının geçmesi beklenmiştir.21 Yine 11 Ocak 1815 

tarihinde kış mevsiminin olumsuz etkisi sebebiyle Silistre Kalesi’nin inşaatına devam 

edilememiştir.22 Gemi inşa malzemeleri arasında kereste başta olmak üzere kalafat, 

funda, sütun, seren, ham demir, çivi, çengel, kanca, kangal, keten, kenevir, revgan ve 

resen adı verilen halat vs. gibi maddeler bulunmaktaydı.23   

21 Mayıs 1786 tarihinde Silistre önünde yapılacak olan büyük köprü inşası için 

Eflak ve Boğdan tarafından gelecek kerestelerin muhafaza edilmesi ve üstü açık 

gemilerin inşa edilmesi konusunda Muhafız Osman Paşa görevlendirilmiştir.24 1791 

yılında İstanbul’dan Varna, Silistre ve diğer iskelelere kalafat işinde kullanılacak olan 

zift, reçine, katran gibi maddelerin sevk edilmesi söz konusu olmuştur.25  

1.2.  Silistre’de Tarım ve Ticaret 

Silistre bölgesi elverişli tarım alanlarına sahipti. Özellikle Dobruca adı verilen 

mahal, zirai potansiyeli yüksek bir yer olarak hububat üretim merkezi idi.26 1845 

yılında Silistre’de 1 kile buğday 100 kuruş, 1 kile arpa 60, 1 kile yulaf 40 kuruştan 

satılmaktaydı. Bu dönemde Silistre kazasının 1 yıllık toplam hububat üretimi 

232.810 kile idi.27   

Silistre’de yerli tüccarların buğday, arpa, kereste, peksimet, yağ, mum gibi önemli 

ihraç maddelerini satın alarak, gerekli olan yerlere ulaştırdıkları tespit edilmektedir. 

Özellikle kapan tüccarlarına ait gemilerle zahirenin nakledilmesi işi yürütülmekteydi. 

22 Kasım 1814 tarihinde Tuna sahilindeki kazalardan elde edilen don ve çerviş 

yağlarının Silistre’de belirlenen fiyat üzerinden alınması, yedek adı verilen derilere 

konularak tüccara satılması ve İstanbul’a nakledilmesi istenilmekteydi.28  

Bölgede yapılan iktisadi faaliyetler içerisinde Silistre’de yetiştirilen beygirler de 

ayrı bir yer tutar. Padişah ve sadrazamlar için özel olarak seçilen beygirlerin çeşitli 

zamanlarda saraya gönderildiği tespit edilmektedir. Mesela 2 Haziran 1835 tarihinde 

Silistre Valisi Rüşdü Paşa tarafından bölgeden temin edilen 3’er beygirin padişah ve 

sadrazamlara ayrı ayrı gönderildiği anlaşılmaktadır.29 

Silistre, 19. yüzyılda meydana gelen Osmanlı-Rus savaşları30 esnasında Rus 

işgaline uğrayan yerlerden biriydi. Bu durum bölge ticaretini olumsuz yönde 

 
21 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Nafia [C. NF], No. 38, Gömlek No. 1884. 
22 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Askeriye [C. AS], No. 589, Gömlek No. 24816.  
23 Filiz Yıldırım, Nazlı Tuna’nın İnce Donanması (18. Yüzyıl) (İstanbul: Hiper Yayınları, 2019), 117-118.  
24 Osmanlı Arşivi (BOA),  Cevdet Nafia [C. NF], No. 35, Gömlek No. 1732. 
25 Filiz Yıldırım, Nazlı Tuna’nın İnce Donanması, 109.  
26 Kemal Karpat, “Dobruca”, s. 484.   
27 Saim Çağrı Kocakaplan, Temettuat Defterleri Çerçevesinde Silistre Kazasının İktisadi ve Sosyal Yapısı 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007), 57. (1 kile =38 kilogram 

hesabıyla 8.936 ton buğday anlamına gelir.) 
28 Osmanlı Arşivi (BOA),   Ali Emiri Mahmud II[AE. SMHD.II], No. 91, Gömlek No. 7542. 
29 Osmanlı Arşivi (BOA),   Hatt-ı Hümâyûn [HAT], No. 761, Gömlek No. 35994; No. 772, Gömlek No. 36002. 
30 1806-1812, 1828-1829, 1877-1878 tarihlerinde Osmanlı-Rus savaşları gerçekleşmiştir.  

5



etkilediği gibi, tarım arazilerini de kullanılmaz hale getirmiştir. Savaş sürecinde 

toprakların ekilmesi mümkün olmadığından zirai alanlar boş kalmıştır. Dahası Ruslar 

işgal ettikleri kasaba ve köylerde ahalinin zahire, araba ve hayvanlarına el koyarak, 

ahaliyi perişan bir hale getirmişlerdir. 1828-1829 Osmanlı-Rus savaşında Eflak ve 

Boğdan’ı ellerine geçiren Ruslar, kısa zaman içinde Tuna’yı aşarak Silistre, Hırsova, 

Tulca, Varna, Kale-i Cedid’i işgal ederek Balkanlar’ı aşmışlardır. Eflak ve Boğdan 

voyvodaları üzerinde Rus nüfuzunun artması sebebiyle, bu voyvodalıklar eskiden 

beri muayyen bir fiyatla satmak zorunda oldukları hububat, koyun ve kereste gibi 

malları göndermeyeceklerini açıklamışlardı.31 Dolayısıyla savaş yılları, tarım ve 

ticarete dayalı ekonominin olumsuz yönde etkilenmesine sebep olmuştur. 

Bu dönemde sağ kol güzergâhı üzerinden yapılan ticaret durma noktasına 

geldiğinden başta kereste olmak üzere odun ve kömür nakliyatı da yapılamamıştır. 

Savaş şartları, vergi mükelleflerini zorladığı için vergiler de ödenemez bir hale 

gelmiştir. Aynı zamanda bölge halkının göçe zorlandığı ve bu durumun bölgenin 

demografik yapısını etkilediği bilinmektedir.32    

  

1.3.  Silistre Sancağı Mukataası 

İncelenen dönemde Silistre Sancağı Mukataası ve bağlı mukataalar iltizam usulü 

ile işletilmekte olup, darphane-i amire hazinesi33 tarafından zapt ve idare 

edilmekteydi. Bu mukataalar arasında Silistre kahve tahmis mukataası, Silistre 

nezareti mukataası34, ihtisap mukataası vs. bulunmaktaydı. Bu gelir kalemlerinin bir 

senelik bedellerinin belirlenmesi kaydıyla iltizama verildiği tespit edilmektedir. 

Bunların başında bazı haslar ile birlikte gebran35 cizyesi gelmekteydi. Mesela 28 

Haziran 1808 tarihinde Silistre Sancağı mülhakatından olan Suluca Hasları36 

Mukataası 6.250 kuruş bedelle iltizama verilmiş ve bu bedelin yarı hissesi darphane-

i amire hazinesine aktarılmıştır. Söz konusu mukataanın mahsulat ve rüsumatına 

müdahale olunmaması gerektiği tembih edilmiştir. Bir mukataayı deruhte eden kişi 

kendi hissesini bir başkasına feragat edebilmekteydi. 15 Şubat 1809 tarihinde Silistre 

 
31 Ufuk Gülsoy, 1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşı’nda Rumeli’den Rusya’ya Göçürülen Reaya (İstanbul: Türk 

Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, 1993), 16-17.  

32Ayla Efe, “Silistre Eyaletinde Osmanlı-Rus Savaşları Küçük Kaynarca’dan Berlin’e”, OTAM, 19 (2006), 157. 
331776 yılında kurulan Darbhane-i Amire, 18. yüzyılın ikinci yarısından itibaren ihtiyat hazinesi olarak Osmanlı 

maliye örgütü içerisinde ayrı bir önem kazanmış olup, ikinci bir devlet hazinesi gibi çalışarak gelir ve gider 

hazinesinde görev üstlenmiştir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Ahmet Tabakoğlu, Türkiye İktisat Tarihi, s. 262.  
34 Osmanlı Arşivi (BOA), Başmukataa Kalemi Defterleri [D. BMK d] No. 22583. (14 Aralık 1814) 
35 Gebran, gebr kavramının çoğulu olup, Osmanlı’da gayrimüslimler için kullanılmaktaydı. Mehmet Ali Ünal, 

Osmanlı Tarih Sözlüğü (İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2011), “Gebran”, 263.  
36 Osmanlı Arşivi (BOA), Ali Emiri Mustafa IV [AE. SMST.IV] No. 5, Gömlek No. 351. “… hasha-i Suluca ve 

tevabi mukataasının nısf hissesini 1224 senesi martı ibtidasından sene-i merkum şubatı gayetine kadar bir sene-

i kâmile zabt u rabt eylemek üzere deruhde ve iltizamına 6250 guruş bedel-i iltizam ile meblağ-ı mezburu vakt 

ve zamanıyla eda etmek üzere darbhane-i amire hazinesine deyn-i temessükü vermegin mukataa-i mezkûrun 

hisse-i mezkûresini sene-i merkuma mahsuben zabt u rabt vaki olan mahsulat ve rüsumatı kanûn-ı kadim üzere 

ahz u kabz eyleyüb taraf-ı ahardan müdahale ve taarruz  …”olunmaması gerektiği bildirilmiştir.  

6



Sancağı’nda Prevadi nahiyesine tabi Divanhızır karyesi mukataası hissedarı Mehmed 

Emin, kendi rızasıyla hissesini kapıcıbaşılık rütbesinde bulunan Mustafa’ya feragat 

etmiştir.37 10 Eylül 1810 tarihinde Silistre mukataasının iltizam bedeli 4 bin kuruş 

olarak belirlenmiştir. Bu dönemde mukataayı iltizama alan bir mültezim 

bulunmadığından mukataa malının korunması ve ordu hazinesine teslim edilmesi 

gerektiği bildirilmiştir.38 3 Mart 1813 tarihinde Silistre, Rusçuk, Hırsova ve Tutrakan 

iskeleleri nezareti mukataasının 1 senelik varidatı 1 yük 69.788 akçe olarak 

belirlenmiştir.39 

Baş muhasebe kalemi defterlerine kaydedilen 1808-1809 senesine ait iltizam 

bedelleri ile ilgili olarak tespit edilen kayıtlar aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. (Bkz. 

Tablo 1.)  

Tablo 1: Silistre Eyaleti’ne Ait Bazı Gelirler ve İltizam Bedelleri40 

Gelir kalemi Mukataa Sahibi 
İltizam Bedeli 

(Kuruş) 

Zağra-i Atik kazası Çavlu karyesi Tahir Ağa 1.100 

Cizye Süleyman oğlu İsmail Ağa 22.500 

Gebran cizyesi Lofça Ayanı Elhac Eyüb Ağa 55.000 

Tutrakan mukataası 

mülhakatından Kemal karyesi 

Silistre Hâkimi Seyyid Mehmed 

Efendi  
150 

Lofça Voyvodalığı Hacı Eyub Ağa 8.000 

Balçık mukataası ve Mankalya 

gebran cizyesi 
Balçık Ayanı Rüstem Ağa 91.000 

Varna Voyvodalığı Balçık kazası  9.000 

Balçık Kazası paşa hasları  5.000 

Kili, Babadağı ve Karasu 

kazalarının cizye bohçası 
Küçük Aliş Ağa 25.275 

Şumnu Kazası gebran cizyesi El-hac Ebubekir Ağa 30.000 

Şumnu Karyesi iltizamı Battal Ağa 300 

Vidin ve Fethülislam kıbtiyan 

cizyesi 

Alemdar  

Pravadi Dizdar karyesi Pravadi Ayanı 10.500 

Tutrakan mukataası 

mülhakatından Buraklar? Karyesi  

Tolcu Ayanı Hüseyin Ağa  

Yergöğü kazasının gebran ve 

kıbtiyan cizyesi 

İskender Ağa 15.212 

Ortakol kıbtiyan cizyesi Hacı Bekir Ağa  

Tablo incelendiğinde adı geçen dönemde daha çok ayanların mukataa sahibi 

oldukları ve muayyen bedelle gelir kalemlerini iltizama aldıkları görülmektedir. 1801 

 
37 BOA,  AE. SMST.IV No. 5, Gömlek No. 351. 
38 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 94, Gömlek No. 4229; No. 510, Gömlek No. 20784. 
39 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 490, Gömlek No. 19933. 
40 Osmanlı Arşivi (BOA), Başmuhasebe Kalemi Defterleri [D.BŞM.d], No. 7522. 1808-1809 (1223) tarihli baş 

muhasebe kalemi defterinden bazı örnekler verilmiştir. 

7



senesinde Silistre mütesellimi olan Yılıkoğlu Süleyman Ağa 1800’lerin başında 

Silistre, Tekfurgölü, Varna, Yenipazar, Pravadi, Çardak, Umur Fakih, Bababadağ, 

Karaharman, Balçık, İsakçı, Maçin, Tulca, Hırsova, Kozluca, Ahyolu, Aydos, 

Yanbolu gibi kazaların iltizam gelirlerine sahip bir ayandı.41Ancak bu durumun uzun 

sürmediği açıktır. Nitekim bu dönemde Osmanlı tahtında olan II. Mahmud’un 

merkezi otoritesini güçlü hale getirerek ayanların nüfuzunu kırdığı bilinmektedir.42 

Tuna sahilleri duhan gümrüğü mukataasına dâhil edilen yerler arasında Silistre de 

bulunmaktaydı. 21 Eylül 1778 tarihinde bu mukataa, dergâh-ı ali kapıcıbaşılarından 

Seyyid Numan Bey tarafından iltizama alınmıştır.43   

1.4.  Silistre’de Alınan Vergiler 

İncelenen dönemde Silistre ve çevresinde şer’i ve örfi nitelikli vergiler alındığı 

görülmektedir. Bunlar arasında avarız ve nüzul44 vergileri, ihtisap45, gümrük vs. gibi 

vergiler yer almaktaydı. Silistre ve Niğbolu sancakları avarız ve nüzulleri hassa 

kasapbaşısı ocaklığına ait olup, her sene muharrem ayında tevzi edilmekteydi.46 

Silistre gümrük gelirleri, devlet hazinesine aktarılan önemli gelir kalemleri arasında 

yer almaktaydı.47  Hububat üretiminden alınan aşar (10/1) vergisi ayni olarak 

toplanırken, bağ ve bahçe ürünlerinden alınan vergi nakdi olarak toplanmaktaydı. 

Küçükbaş hayvandan alınan ağnam resmi, 4 küçükbaş hayvandan 1 kuruş vergi 

alınmaktaydı.48 

Gayrimüslim tebadan ekonomik durumuna göre alınan cizyenin tahsilinde esnaf-

ı selâse itibariyle âlâ, evsat ve edna hesabına göre tevzi edildiği görülmektedir. 13 

Mayıs 1778 tarihli Silistre cizye defterinde; 19 âlâ, 586 evsat ve 117 edna kayıtlıdır. 

Bu hesaba göre Silistre’de sakin gayrimüslim halkın genellikle orta halli olduğu 

söylenebilir.       

  

 
41 Halil Haluk Durkan, “Silistre Ayanı Yılıkoğlu Süleyman Ağa’nın Hayatı ve Faaliyetleri”, Uluslararası Doğu 

Avrupa Araştırmaları Dergisi, 3/1(2021), 4.  
42 Ayrıntılı bilgi için bkz. Yücel Özkaya, Osmanlı İmparatorluğu’nda Ayanlık (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 

2014). 
43 Osmanlı Arşivi (BOA),  Ali Emiri Abdülhamid I [AE, SABH I], No. 230, Gömlek No. 15296. 
44 Nüzul, Osmanlı Devleti’nde hububattan alınan avarız türü bir vergidir. Bkz. Mehmet Ali Ünal, “Nüzul”, 525.  
45 İhtisab,  Arapça hesab kökünden gelir. Çarşı ve pazarlardaki fiyatlar ile alışveriş, kalite kontrol işlerine ihtisab, 

bu görevi yürüten kişiye de muhtesib denilmiştir. Muhtesib, zanaat ehlinin kullandığı ölçü ve tartıları kontrol 

etmek, hileli satış yapanları men etmek ve cezalandırmak gibi yetkilere sahipti. Bilgi için bkz. Mehmet Ali 

Ünal, “İhtisab”, 342.   
46 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Askeriye [C. AS], No. 545, Gömlek No. 22850. 
47 Silistre gümrüğü ile ilgili olarak ayrıntılı bilgi için bkz. Bahadır Emre Küçükkalay, “Osmanlı Devleti Silistre 

Gümrüğü’nün İktisadi ve Mali Analizi (1788-1792)”, Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi Dergisi 26/3 (Temmuz 2021), 259-278.   
48 Saim Çağrı Kocakaplan, Temettuat Defterleri Çerçevesinde Silistre Kazasının İktisadi ve Sosyal Yapısı, 11. 

8



Silistre mukataa malından olan 1810 senesine ait cizye-i kıbtiyan, toplam 750 

kuruş olup, sülüs hissesi olan 250 kuruşu Ali Ağa’nın uhdesinde idi. Ancak Ali 

Ağa’nın kasapbaşılık hizmetiyle Sofya’da görev alması sebebiyle 750 kuruşun 

tamamı ordu hazinesine aktarılmıştır.49 25 Ağustos 1811 tarihinde Silistre’nin ihtisap 

ve ihzariye50 vergileri 25.500 akçe bedelle 5 hisseli olmak üzere Kapıcıoğullarının 

uhdesinde bulunmaktaydı. Aynı tarihte hissedar olan Mustafa bin Ahmed’in vefatı 

sebebiyle hissesi Ahmed adlı kişiye tevcih edilmiştir.51  

Kasapbaşılık52 hizmetiyle birlikte Silistre nüzul eminliği53 görevini de yürüten 

hassa silahşorlarından Mehmed Ağa, 29 Eylül 1811 tarihinde gönderdiği şukkada, 

Silistre muhafazasında bulunan askerin iaşesinin temin edilmesi için mevcut nakit 

bulunmadığından bahisle et bedeli olarak 2.500 kuruşun kendisine iane olarak 

gönderilmesini arz etmesi üzerine, hazineden 6.752 kuruş nakit para havale 

edilmiştir.54 Cizyenin tahsil edilmesi görevi de hassa kasapbaşılarına aitti. Cizye 

bohçalarının tahsil edilmesi için 5 Aralık 1814 tarihinde Silistre Valisi Mehmed 

Selim Paşa’ya emir gönderilmiştir.55  

Kasapbaşı olarak görev yapanların masraflarına mukabil olmak üzere bir kısım 

yerlerin ocaklık olarak tertip edildiği anlaşılmaktadır. Nitekim Niğbolu ve Silistre 

sancakları avarız ve nüzul bedelleri kasapbaşı ocaklığına bağlı idi.56 1810 yılında 

Kasapbaşı Ahmed Ağa’nın bir senelik masraflarına karşılık, kendisine ocaklık olarak 

Silistre ve Niğbolu sancakları avarız ve nüzul malları tahsis edilmiştir.57 

Savaş yıllarında Rus istilasına uğrayan Silistre’de olağanüstü şartlar altında vergi 

muafiyetinin uygulandığı görülmektedir. Nitekim 5 Ekim 1813 tarihinde Silistre 

Sancağı’na bağlı Hırsova Kazası ahalilerinin “emval ve eşyaları nehb ve garet 

olunarak halleri perişan iken musâlaha takribiyle veregeldikleri tekâlif ve rüsumat 

ve aidat-ı sairenin düçar olan bakayanın tahsiline edaya iktidarları olmadığından 

bahisle” vergiden affedildikleri açıklanmıştır.  Bununla birlikte kazanın 243 adet ve 

1 sülüs avarızı ve ol miktar nüzul hanesi olup, 281 kuruş 17 akçe maktu malın 

kasapbaşı ocaklığına ait olduğu ifade edilerek, 500 res ağnam ve 32 buçuk kuruş 

celebkeşan malları bulunduğu kayıtlıdır. Hırsova mukataası, senelik 80 bin akçe mal 

 
49 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 94, Gömlek No. 4229. 
50 İhzariye, şer’i mahkemelerde mahkemeye kendiliğinden gelmeyerek muhzırlar vasıtasıyla getirilenlerden 

alınan bir vergi idi. Hazineye ait bir gelir olan ihzariyenin işletilmesi, devlete ait bütün gelir kaynaklarında 

olduğu gibi mukataa usulünce yapılırdı. Bkz. Mehmet Ali Ünal, “İhzariye”, 343. 
51 Osmanlı Arşivi (BOA),  Cevdet Maliye [C. ML], No. 197, Gömlek No. 8196. 
52 Kasapbaşı, devlete ait vergi şeklinde toplanmış koyunların mera ve kışlaklara tevzi edilmesi ve icap eden 

yerlere sevki ile meşgul olan kimsedir.  Bkz. Mehmet Ali Ünal, “Kasapbaşı”, 384. 

53 Nüzul emini, seferler sırasında ordunun İstanbul’dan hareketinden düşman sınırını aşıncaya dek halktan para 

ile satın alınan zahirenin toplanması ve gerekli yerlerde hazır olmasını sağlayan kişidir. Bkz. Mehmet Ali Ünal, 

“Nüzul Emini”, 525.  
54 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Askeriye [C. AS], No. 114, Gömlek No. 5138. 
55 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Saray [C. SM], No. 32, Gömlek No. 1648. 
56 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 337, Gömlek No. 13817. 
57 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 338, Gömlek No. 13896. 

9



ile Seyyid Mustafa Nazif Efendi, Ahmed Kâmil ve Mehmed Ağa adlı kişiler üzerinde 

kayıtlı olup, ber vech-i malikâne usulü ile işletilmekteydi.58   

Memleketin bütün kaza ve kuralarında olduğu gibi Silistre’de de mizan-ı harir 

resmi tevzi edilmekteydi. İpeğin her bir kıyyesinden 60’ar para rüsûm-ı mizaniye 

olmak üzere Tırnovi ve Silistre mizan-ı hariri senelik 10 bin kuruştan 20 bin 

kuruşa kadar iltizam bedeli ile dergâh-ı âli kapıcıbaşılarından Tırnovi Voyvodası 

Feyzullah Ağa’nın uhdesine ihale olunmuştur.  

Silistre’de alınan vergiler arasında rüsûm-ı zecriyye59 adında bir vergi çeşidi 

de bulunmaktaydı. Alkollü içkilerden alınan bu verginin tahsil edilmesi için 27 

Eylül 1808 tarihinde Mehmed Emin Ağa görevlendirilmiştir.60 Senelik 200 kuruş 

olarak belirlenen zecriyye vergisinin, 1809-1810 senesinden beri tevzi edilmediği 

ifade edilerek, savaş yıllarında zecriyye, imdad-ı seferiye, avarız, nüzul ve ağnam 

gibi vergilerden ahalinin muaf olacağı ilan olunmuştur.61 Ayrıca celebkeşan 

adıyla anılan canlı hayvan tüccarlarının para taleplerine de itibar olunmaması 

gerektiği bildirilmiştir. 

 

Sonuç 

Batı Karadeniz kıyısında önemli liman şehirlerinden biri olan Silistre, 19. 

yüzyılda iktisadi faaliyetler açısından değerlendirildiğinde, başta tarım ve 

hayvancılık olmak üzere ticaret, nakliyat gibi sektörler ile İstanbul’un ve ordunun 

iaşe temininin yapıldığı önemli merkezlerden birini teşkil ettiği tespit 

edilmektedir. Özellikle Silistre ve diğer iskelelerden başta hububat olmak üzere 

et, don ve çerviş yağları gibi gıda maddeleri ile kereste, deri, mum, odun, kömür 

vs. gibi ihtiyaç maddeleri sevk edilmekteydi.  

İltizam usulüyle işletilen pek çok mukataa ayrı bir öneme haizdi. Darphane-i 

Amire hazinesi tarafından zapt edilen bu mukataalar arasında Silistre kahve 

tahmis mukataası, Silistre nezareti mukataası, ihtisab mukataası vs. 

bulunmaktaydı. Silistre gümrük gelirleri de devlet hazinesinin önemli gelir 

kalemleri arasında yer almaktaydı.   

Silistre İskelesi’nde pek çok tüccar gemisi faaliyetteydi. Özellikle kapancı 

sefineleri ile canlı hayvan tüccarları dikkat çekmektedir. Bu bağlamda Tuna 

iskelelerinin,  İstanbul başta olmak üzere doğu-batı istikametinde gerçekleştirilen 

mal akışında transit ticaret merkezleri haline geldiği görülmektedir. Bu sayede 

 
58 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 119, Gömlek No. 5314.  
59 Rüsûm-ı Zecriyye, Osmanlı Devleti’nde alkollü içkilerden alınan bir vergi çeşididir. Bu işle meşgul olmak 

üzere hamir emaneti kurulmuştur. Bu vergilerin hesabı baş muhasebeye bağlı olarak zecriye muhasebesi kalemi 

tarafından tutulurdu. Daha sonraki dönemde afyon ve tütün vergileri de zecriye sayılarak bu kaleme 

bağlanmıştır. Bkz. Mehmet Ali Ünal, “Zecriye”, 743-744.   
60 Osmanlı Arşivi (BOA), Başmuhasebe Kalemi Defterleri Zecriye Rüsumu [D.BŞM.ZCR.d], No. 20309. 
61 Osmanlı Arşivi (BOA), Cevdet Maliye [C. ML], No. 119, Gömlek No. 5314. 

10



Silistre, Semendire, Niğbolu, Vidin, Rusçuk gibi şehirler önemli merkezler olarak 

ön plana çıkmıştır. Bu iktisadi canlılık sayesinde liman şehirlerinin çevresinde 

kervan yolları gelişme kaydetmiştir. Osmanlı-Rus savaşlarının yaşandığı uzun 

yıllar bu dönemin sancılı günlerini oluşturmaktadır. Bu dönemde halkın vermekle 

mükellef olduğu vergileri veremez bir hale gelmesi sebebiyle devlet vergi 

muafiyeti uygulamak zorunda kalmıştır. 

Bu dönemde Vidin’den Silistre’ye kadar Tuna sahillerinde yapılması 

planlanan gemi ve köprü inşası ayrı bir yer tutar. Bu sahillerde inşa edilen 

köprülerde, günlük muayyen bir ücretle çalıştırılmak üzere kereste biçici, 

demirci, cerehor, neccar gibi çeşitli ustalar tedarik edilmiştir. 

  

11



Kaynaklar 

1.  Arşiv Kaynakları 

Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA), Dosya No / Gömlek No. 

BOA, Ali Emiri, Mahmud II (AE.SMHD. II) 54/3605, 91/7542  

BOA, Ali Emiri, Abdülhamid I (AE. SABH. I), 230/15296;  

BOA, Ali Emiri Mustafa IV (AE. SMST. IV) 5/351;  

BOA, Cevdet Askeriye (C. AS.) 904/38956; 114/5138; 589/24816; 777 / 32908; 

545/22850;  

BOA, Cevdet Belediye  (C. BLD.) 49/81; 152/7575;  

BOA, Cevdet Dâhiliye (C. DH.) 342/17062; 

BOA, Cevdet Maliye (C. ML.) 94/4229; 510/20784; 490/19933; 94/4229; 

197/8196; 337/13817; 338/13896; 119/5314; 

BOA, Cevdet Nafia (C. NF.) 38/1884; 35/1732; 

BOA, Cevdet Saray (C. SM.) 32/1648; 

BOA, Başmukataa Kalemi Defterleri (D. BMK d.) 22583;  

BOA, Başmuhasebe Kalemi defterleri, (D.BŞM.d) 7522; 

BOA, Başmuhasebe Kalemi Defterleri Zecriye Rüsumu (D.BŞM.ZCR.d),      

20309; 

 BOA, Hatt-ı Hümâyûn (HAT) 44/2206; 114/4544; 203/10484; 761/35994; 

772/36002. 

 

2. Araştırma ve İnceleme Eserler 

Durkan, Halil Haluk. “Silistre Ayanı Yılıkoğlu Süleyman Ağa’nın Hayatı ve 

Faaliyetleri”. Uluslararası Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi 3/1 (2021), 

1-27. 

Efe, Ayla. “Silistre Eyaletinde Osmanlı-Rus Savaşları Küçük Kaynarca’dan 

Berlin’e”. OTAM 19 (2006), 139-174. 

Fidan, Fadimeana. “Osmanlı’da Zahire Mübaşiri Olmak: Ziştovili Hacı Ali 

Örneği (1749-1755)”. DTCF Dergisi 56/2 (2016), 302-318. 

Fidan, Fadimeana. 18. Yüzyılda İstanbul’un ve Ordunun İaşesinde Tuna 

İskelelerinin Rolü (1711-1768). Kars: Kafkas Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Gülsoy, Ufuk. 1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşı’nda Rumeli’den Rusya’ya 

Göçürülen Reaya. İstanbul: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü 

Yayınları, 1993.  

Kallek, Cengiz. “Kile”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/ 567-570. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2007.  . 

Karpat, Kemal. “Dobruca”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 9/ 482-

486. İstanbul: TDV Yayınları, 1994.  

12



Kayapınar, Ayşe. “Anadolu’dan Balkanlar’a Yapılan İskânın Özellikleri: 

Bulgaristan Örneği”. XVIII. Türk Tarih Kongresi Kongreye Sunulan 

Bildiriler V (2021), 9-22. 

Kayapınar, Ayşe. “Bulgaristan’da Osmanlı Hâkimiyetinin Kurulması”. Yeni 

Türkiye Dergisi  (Rumeli-Balkanlar Özel Sayısı-1) 66 (2015), 619-635.  

Kayapınar, Ayşe. “Osmanlı Döneminde Rumeli’de Bir Nahiye Merkezi: 

Pravadi”. Tarih İncelemeleri Dergisi 30 /1 (2015), 121-148. 

Kayapınar, Ayşe. “Fransız Arşiv Belgelerine Göre XIX. Yüzyılda Aşağı Güney 

Tuna Havzasında Osmanlı Savunma Sistemi”. XV. Türk Tarih Kongresi 

Kongreye Sunulan Bildiriler IV (2010). 

Kıel, Machıel. “Silistre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 37/ 202-203. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Kılıç, Orhan. “Batı Karadeniz Kıyısında Bir Osmanlı Eyaleti: Özi / Silistre (İdari 

Taksimat ve Yönetim)”. Karadeniz İncelemeleri Dergisi 12/23 (2017), 29-

82.  

Kılıç, Orhan. “Ocaklık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 33/ 317-318. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Kocakaplan, Saim Çağrı. Temettuat Defterleri Çerçevesinde Silistre Kazasının 

İktisadi ve Sosyal Yapısı. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Küçükkalay, Bahadır Emre. “Osmanlı Devleti Silistre Gümrüğü’nün İktisadi ve 

Mali Analizi (1788-1792)”. Süleyman Demirel Üniversitesi İktisadi ve 

İdari Bilimler Fakültesi Dergisi 26/3 (Temmuz 2021), 259-278.   

Özkaya, Yücel. Osmanlı İmparatorluğu’nda Ayanlık. Ankara: Türk Tarih 

Kurumu, 2014. 

Sezer, Musa. “Dobruca Bölgesinde Üç Kaza: Hacıoğlu Pazarı, Yenipazar ve 

Umur Fakih (XVIII. Yüzyıl Ortalarında Nüfus ve Yerleşim)”. Osmanlı 

Mirası Araştırmaları Dergisi (OMAD) 6/16 (Kasım, 2019), 555-572.    

Tabakoğlu, Ahmet. Türkiye İktisat Tarihi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2012. 

Ünal, Mehmet Ali. Osmanlı Tarih Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayıncılık 2011. 

Yıldırım, Filiz. Nazlı Tuna’nın İnce Donanması (18. Yüzyıl). İstanbul: Hiper 

Yayınları, 2019. 

13



2. Bölüm 
 

Yıl Rumi 1276 Varna: Masraf Kaydından Yansıyan Bir 

Sancak Panoramasına Yönelik Tespitler 
 

Ayla EFE 

 

Giriş 

Varna, 1393’te Yıldırım Bayezid devrinde Osmanlı hâkimiyetine girişmiş, 

1878’e dek Osmanlı hâkimiyetinde kalmıştır. Osmanlı tarihyazımında, Varna’nın 

bu uzun 485 yıllık Osmanlı geçmişi, belirli bazı temalar öne çıkarılarak 

incelenmiştir. Mesela; 

• 1444 tarihli Varna Savaşı,  

• Önce Rumeli Eyaleti Silistre Sancağına bağlı bir kaza sonra Silistre 

eyaletine bağlı bir sancak olması,  

• Türk, Ortodoks, Ermeni, Yahudi ve Rumların bir arada yaşadığı 

kozmopolit demografisi,   

• Tuz, balık, tahıl ve şarap üretimi üzerinde yoğunlaşan canlı ticari yapısı,  

• 1828-29 Osmanlı Rus savaşındaki konumu ve 1853-56 Kırım Savaşın da 

müttefiklerin üssü olması,  

• Ve bu savaşların hem bir sonucu hem de yansıması şeklinde gelişen 

muhacirlerin iskânı ve Osmanlı ülkesinde ilk karantina, ilk telgraf ve ilk 

demiryolu hatlarından birisinin yapıldığı saha olması gibi, 

Dolaysıyla bugün Varna’ya dair elimizdeki bilgiler, daha çok bu temalar 

üzerinde yoğunlaşan parçalı bir bilgidir. Ama bu bilgilerin hem çeşitli arşiv 

kayıtları hem de sicil, kronik ve vakanüvis tarihleri ile yerli/ yabancı seyyah 

gözlemleri üzerinden literatüre kazandırılması da kıymetlidir. 1   

 
 Prof. Dr., Anadolu Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, aefe@anadolu.edu.tr, ORCID ID: 0000-

0002-2490-7593. 
1 Literatürdeki Varna bilgisinin ortaya çıkmasına katkı sağlayan yayınlar arasında şu çalışmalara bakılabilir: 

Miyase Koyuncu Kaya, “Osmanlı İdaresinde Bir Balkan Şehri: Varna (1774- 1878)” Turkish Studies 10/1 

(2015), 383-418.  Erdoğan Keleş, “Kırım Savaşı’nda (1853-1856) Müttefik Orduların Sevk ve İdare Merkezi: 

Varna” Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/43 (Nisan 2016),773-800. Neriman Ersoy Hacısalihoğlu, 

"XIX. Yüzyılda Liman Şehri Varna'da Nüfus Yapısı ve Ticaret", Prof. Dr. Şevki Nezihi Aykut Armağanı, ed. G. 

Sarıyıldız, N. Çiçek, İ. Keskin, S. Pamuk (İstanbul: 2011), 97-114; Coşkun Dönmez, “XIX. Yüzyılın İlk 

Yarısında Varna Kazasının Demografik ve İktisadi Yapısı”  Uluslararası Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi 

4/ 2 (Kış 2022), 265-317. Neriman Ersoy Hacısalihoğlu, “Kırım Savaşında Haberleşeme: Varna Telgraf Hattı 

Şebekesi”, Savaştan Barışa:  150. Yıldönümünde Kırım Savaşı ve Paris Antlaşması 22-23 Mayıs 2006, Bildiriler 

(İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Araştırmaları Merkezi, 2007), 119-130; Vehbiye 

Eviz,  Şer'iyye Sicillerine Göre XIX. Yüzyılda Varna Kazası (1830-1878)  (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi,  Sosyal Bilimler Enstitüsü,  Doktora Tezi, 2022); Sevcan Karabıçak, Kırım Savaşı’nda Bir Askeri 

14

mailto:aefe@anadolu.edu.tr


Bu bağlamda bu yazının kaleme alınmasının gerekçesi, literatürde daha önce 

kullanılmayan bir kaynağın perspektifinden Varna'ya bakmasıdır. Motivasyonu ise; 

Varna’ya dair bilenen bilginin yerel de hazırlanan bir masraf kaydına nasıl yansıdığı 

veya yansımadığını anlama merakıdır. Zira yazınında temel kaynağı olan masraf 

defterleri; sancak mal sandığında toplanan vergilerden, belirli periyotlarla (1,3,6,12 

aylık veya daha fazla süre) yapılan ödeme kayıtlarını içerir. Gerçekleşmiş rakamları 

ifade eder. Sabit bir formu yoktur.  Bununla birlikte yıllık harcama kayıtlarını içeren 

defter verilerini, ilgili sancağın “expost bütçeleri” olarak nitelendirmek mümkündür.   

Yazıda, Rumi 1267 tarihli Varna Masraf Defteri kullanılmaktadır.2 Bu tarih, 

Miladi 13 Mart 1860-12 Mart 1861 tarih aralığını kapsar. Tarihsel açıdan bu tarihin 

bir diğer önemi; Kırım Savaşının 4 yıl sonrası, Tuna Vilayetinin teşkilatlanmasının 

da 4 yıl öncesinde denk gelmesidir. Yine bu yılın Mires aracılığı ile Fransız 

piyasalarından yapılan dış borçlanmanın krize dönüştüğü,3 Sadrazam Kıbrıslı 

Mehmet Emin Paşa’nın da bizzat Rumeli teftişini, Varna’dan başlattığı günlere denk 

geldiğinin altı çizilmelidir.4 Dolaysıyla 19. Yy.lın ikinci yarısında siyasi, iktisadi ve 

idari sorunların yaşandığı bir evreye ait olan bu yazı; 

• Bir, Varna halkının ödediği vergilerin, neye ve(ya) nereye harcandığının 

tespiti,  

• İki,1864 Vilayet Nizamnamesi öncesinde, Varna özelinde bir sancak 

maliyetinin neyi ifade ettiğinin anlaşılması adına önemli olacaktır. 

Bu amaçla yazıda aşamalı bir yöntem izlenecektir. Önce masraf defterinin 

bulguları niteliklerine göre tasnif edilerek harcama gruplarına ayrılacaktır. Sonra bu 

harcama gruplarının büyüklük ve masraf dağılımı dikkate alınarak hem Varna da 

vergiden ödenen harcamaların ne olduğuna dair nicel veriler görünür kılınacaktır. 

Hem de Varna’nın mülki/idari, bürokratik yapısı güvenlik/asayiş durumu, 

ulaşım/iletişim imkânları, sağlık, imar vb. koşullarıyla ilgili çıkarımlar yapma şansı 

elde edilecektir. Daha sonra da harcama gruplarının toplam ve dağılımını gösteren 

nicel verilerden hareketle Varna da bir yılda (Rumi 1267 mali yılı), ne kadar kamu 

harcaması yapıldığı ve bunun ne anlama geldiği saptanmaya çalışılacaktır. 

Nihayetinde de Kırım Savaşının 4 yıl sonrasındaki Tuna Vilayetinin 4 yıl öncesindeki 

Varna’nın genel durumuna dair bir değerlendirme yapılacaktır. Ama öncelikle 

masraf defterinin kayıt usulü hakkında bilgi verilecektir.   

 
Üs Olarak Varna (Kütahya: Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezı̇, 2022); 

Machiel Kiel, “Varna”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Erişim 30 Ekim 2025). 
2 Osmanlı Arşivi (BOA), Maliye Masraf Defterleri [ML. MSF.d.], No. 15173, kayıtlı defter, kataloğa başlangıç 

tarihi, 1276.Ş.20 bitiş tarihi, 1277.Za.23 şeklinde kaydedilmiştir. Defter, doğrudan “Maliye Nezaretine” üst 

başlıkla yazılmış. Sancak emval sandığından 1276 Mart iptidasından Şubat nihayetine kadar bir senede nakden 

yapılan ödeme kayıtlarını içerdiği ifade edilmiştir. Defter toplam 16 sayfadır.  
3 Emine Kıray, Osmanlıda Ekonomik Yapı ve Dış Borçlar (İstanbul: İletişim Yayınları, 1993), 92-98. 
4 Yonca Köksal-Davut Erkan, Sadrazam Kıbrıslı Mehmet Emin Paşa’nın Rumeli Teftişi (İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları, 2007). 

15



1. Masraf Defterinin Kayıt Usulü 

Yazının temel kaynağı olan Varna Masraf Defteri, doğrudan “Maliye Nezareti 

Celilesine” adıyla sancak meclisi tarafından düzenlenen meclis üyelerinin 

mühürlerini taşıyan bir rapor mahiyetindedir. Defter de kayıtlar, daha önce 

rastlamadığım bir şekilde, “mahalli memurların vesairin maaş ve masrafı olarak 

masraf defterine idhal olunan” ve “ mahalli masraf dışında vuku bulan masraf” 

adıyla iki bölüm halinde düzenlenmiştir. Bu iki kısım içinde yer alan masraf 

kayıtları bir iki masraf kaydı dışında (mesela birinci grupta zaptiye ve karantina 

masrafları ikinci kısımda tekaütlere kaza sandıklarından ödenenler gibi) ekstra 

sistematik bir gruplandırmaya gidilmeden kaymakamdan başlanarak merdiven 

sistemine göre kaydedilmiştir. Eğer söz konusu masraf 12 ay sabit/düzenli 

harcama kalemi ise, masraf adı/görevlinin aylık maaş miktarı alt alta yazılıp aylık 

toplamların 12 ile çarpılması ile elde edilen toplam tutar kaydedilmiştir. Yok, 12 

aydan daha kısa süreli bir harcama ise görevli kişi/masrafın türü, görev süresi (ay 

ve gün) maaş miktarı ve toplam tutarı öbekler halinde kaydedilmiştir. Ve eğer 

harcama ile ilgili özel bir durum varsa kırmızı yazı ile not düşülmüştür. 

  

2. Harcamalardan Yansıyan Varna Bilgisi 

Varna’nın yıllık expost bütçesi diyebileceğimiz bu defterin, birinci ve ikinci 

kısmında kaydedilen bulguları; “masrafların niteliğine” göre tasnif edildiğinde; 7 

farklı grup harcama kaydının olduğu görülür. Bunlar şunlardır:  

• Binci grup harcamalar: Varna ve tabi kazalarda görevli sivil kadroların 

maaşları, kırtasiye harcamaları, mefruşat, odun, sandık, mum parası gibi 

kalem odalarına yapılan harcamalar ile hükümet binalarının kira ücretlerini 

içeren bürokratik harcamalardır. 

• İkinci grup harcamalar: zaptiye ve askeriyeye ait çeşitli harcama kalemleri 

ile hapishane masraflarını içeren güvenlik /asayiş harcamalarıdır.  

• Üçüncü grup harcamalar: kamu binalarının tamirat masraflarından oluşan 

harcamalarıdır. 

• Dördüncü grup: demiryolu, telgraf ve menzilhane masrafları ile çeşitli 

nakliye ücretlerini kapsayan ulaşım/iletişim harcamalardır. 

• Beşinci grup harcamalar: karantina masraflarından oluşan sağlık 

harcamalarıdır. 

• Altıncı grup harcamalar: muhacirlere yardım, cenaze masrafları, cami 

vezaif ücretleri ve tereke ödemelerinden oluşan sosyal yardım 

harcamalarıdır. 

• Yedinci grup harcamalar: doğrudan Maliye Hazinesine gönderilen meblağı 

içeren harcama kaydıdır. 

Aşağıda bu harcama gruplarına ait nicel veriler ve bu verilerden yansıyan 

“Varna bilgisi” ayrı ayrı ele alınıp incelenmiştir:  

 

16



2.1 Bürokratik Harcamaların Perspektifinden Yansıyanlar  

Bürokratik harcama grubu kendi içinde 4 farklı masraf kalemine barındırır. 

Bunlar; Varna ve tabi kazalarda görevli üst düzey yönetici ücretleri, sancak ve 

kazalarda görevli idari personel ile diğer görevlilere sandıktan yapılan ödemeler, 

sancak ve kazaların kırtasiye masrafları ve kalem odalarına ait mefruşat, 

odun/mum/sandık parası gibi masraflardır. Aşağıdaki Tablo1’de, bürokratik 

harcama kalemi masraf bileşenleri ve her bir masraf bileşeninin toplam içindeki 

payı gösterilmiştir: 

 

Tablo 1: Bürokratik Harcama Kalemi Masraf Bileşenleri 

 Yıllık toplam 

Kuruş 

% 

Üst düzey yönetici ücret toplamları 192105 58,3 

Sancak ve kazalarda görevli diğer memur maaş toplamları 131340 39,8 

Kırtasiye toplam masraf 3790 1,15 

Kalem odalarının masrafları 2213,35 0,67 

Toplam  329448,35  

 

Tablodaki veriler, sancak ve tabi kazalarda görevli personele ödenen maaşın, 

tüm bürokratik harcamalar içinde yüzde 98,1 gibi çok yüksek bir paya karşılık 

geldiğini gösteriyor. Peki, ama kimdi bu personel ne kadar maaş alıyorlardı bu 

grup içinde yer alan diğer masraf kalemleri neyi içeriyordu? 

İşte bu soruların cevabının görünür kılınması için Tablo 2,3, 4 ve 5’ de yer 

alan bulgular paylaşılmıştır:   

 

Tablo 2: Üst Düzey Yönetici Ücretleri 

 Aylık 

Kuruş  

Yıllık  

Kuruş 

Kaymakam Aşir Bey  10702 128424 

Pazarcık Kazası Müdürü Ali Ağa 700 8400 

Mankalya Kazası Müdürü Arif Ağa 500 6000 

Kozluca da müdür olarak görev yapan 3 kişinin maaş toplamı   5238 

Balçık da müdür olarak görev yapan 2 kişinin maaş toplamı  7083,5 

Köstence kaza müdürü+ kaymakam  12787 

Yeni Köstence kaymakam 3 ay  16687 

Misivri de müdür olarak görev yapan 3 kişinin maaş toplamı  7485,5 

Yıllık toplam   192105 

 

  

17



Tablo 3: Sancak ve Kazalarda İstihdam Edilen Diğer Personel Maaşları 

 Aylık 

Kuruş  

Yıllık  

Kuruş 

Mal başkâtibi Refik Efendi 2940  

Mal refiki Osman e. 750  

Tahrirat kâtibi Şakir ve Haydar e. 700  

Su… hacı Yusuf ağa 350  

Kalem odacısı halis Süleyman  100  

Hükümet tercümanı 1000  

Sandık emini karabet  230  

Kozluca kazası kâtibi Halit e. 250  

Pazarcık kazası kâtibi ali  350  

Mankalya kazası kâtibi Osman e. 200  

Balçık kaza kâtibi Abdülkerim e. 200  

Misivri kazası kâtibi Behram e. 250  

Kozluca nüfus nazırı ve mukayyit ali  40  

Pazarcık nüfus nazırı Mehmet 20  

Kaza-i mezkûr nüfus mukayyit 30  

Mankalya nüfus nazırı ve mukayyit Osman e. 22,5  

Balçık nüfus nazırı İsmail e. 15  

Balçık mukayyit Selim 25  

Köstence nüfus nazırı ve mukayyit Recep 22,5  

Misivri nüfus nazırı ve mukayyit 100  

Varna tapu kâtibi müdürü 300  

Toplam  7895 94740 

Düzensiz maaş ödemeleri   

Arazi memuru sabık Sadullah (Mart –Nisan 25, 1 ay 25 gün)  2000 

Tapu kâtibi Hüseyin Efendi (75 kânunusani 20’den 76 Şubat13 

ay 12 gün) 

 300 

Toplam   2300 

Düzenli ve düzensiz maaş alan alt düzey memur toplam yıllık   97040 

Diğer maaş ödemeleri   

Pazarcık su… 100  

Kaza Pazarcık saatçisi  25  

Kale tamirat memuru mühendis Mehmet 600  

 Toplam  725 8700 

Varna da kebir saat muvakkati Salih e.(saat bozuk olduğundan 

ağustos maaşı verilmedi) Mart –Temmuz 5 ay 

 

50 

 

250 

Varna kışlası bekçisi ( fevt olmuş yerine 100 kr diğeri bulunmuş) 

Mart-teşrinievvel 8 ay 

100 800 

Mecidiye müftüsü Mart teşrinievvele 10 ay 500 5000 

Mecidiye kaymakam zade selim beyin Haziran kânunusani 8 ay 300 2400 

  8450 

Diğer memur maaş yıllık toplam  25600 

Sancak ve kazalarda görev yapan diğer personelin yıllık maaş 

toplamı 

 131340 

 

  

18



Tablo 4: Kırtasiye Masrafları 

 Aylık 

Kuruş  

Yıllık  

Kuruş 

Varna kırtasiye bahası (74 senesi eylülüne maktu kadar 

ödeniyor. O vakitten beri ne kadar harcanırsa o kadar veriliyor) 

12 ay toplam 

 3220 

Köstence kırtasiye maktu (Mart -Teşrinisani 9 ay aylık 10 

kr’dan) 

 90 

Kozluca kaza kırtasiye maktu  10 120 

Pazarcık kaza kırtasiye maktu  10 120 

Mankalya kaza kırtasiye maktu  10 120 

Misivri kaza kırtasiye maktu  10 120 

Toplam   3790 

 

Tablo 5: Kalem Odaları ve İcar Masrafı 

 Yıllık 

Kuruş   

% 

Kalem odalarının masrafı   

Muhasebe memuru reşit için ayrı odanın mefruşat masrafı 296,5  

Tahrirat odası mefruşat tecdidi ve tamiri 762,15  

Mal ve tahrirat odaları ..tamiri muhasebe memur odasına alınan 

müceddi …. bahası 

525  

Kalem odalarının ramazanda mum kışın odun masrafı 4 parça 350  

Varna mal kalemi için müceddden alınan sandık bahası 150  

Toplam 500  

Mefruşat vd. masraf toplamı 2083,35 94,1 

İcar   

Misivri müdür konağının 75 ve 76 icarı 2 yıl (yıllık 40) 80  

Balçık kazası müdür konağı icarı  50  

İcar toplam  130 5,87 

Mefruşat odun/mum/icar toplamı 2213,35  

 

Bu dört tablodaki veriler; 

• Varna mülki sınırları içinde; Köstence, Kozluca, Misivri, Mankalya, 

Balçık, Pazarcık’tan oluşan beş kazanın olduğu, 

• Üst düzey mülki amirin sancak merkezinde kaymakam kazlarda kaza 

müdürleri olduğu, 

• Kozluca kaza müdürü üç defa, Misivri kaza müdürü iki defa, Balçık kaza 

müdürünün de bir defa değiştiği,  

• Köstence’nin 3 Eylül 1860 tarihinde kaymakamlığa tahvil edildiği ve bu 

değişimle birlikte 3000 kuruş olan müdür maaşının 5000 kuruşa 

yükseltilerek kaymakam maaşı olarak ödeme yapıldığı, 

19



•  En yüksek yönetici maaşının, aylık 10 binin üzerinde Varna kaymakamına 

ait olduğu, diğer kaza müdürlerinin 500-700 kr arasında değişen maaşlar 

aldıkları, 

• Sancak merkezinde, kaymakamın dışında, mal başkâtibi, refiki ve iki 

tahrirat kâtibi, arazi memuru ve tapu kâtipleri gibi uzmanlık alanlarında 

istihdam edilen özel kadrolarla birlikte, sandık emini, hükümet tercümanı, 

kalem odacısı gibi daha alt düzeyde memuriyetler dışında kebir saat 

muvakkati, mühendis vb. kadrolarında görev yaptığı anlaşılmaktadır. 

Ancak bu kadrolar arasında da, kaza müdürlerinde olduğu gibi, bir yıl 

içinde değişim yaşandığı görülüyor. 

• Kazalarda istihdam edilen diğer kadrolar ise, Kaza kâtibi, Nüfus nazırı ve 

Mukayyittir. Ancak harcama verileri, Kozluca, Mankalya, Köstence ve 

Misivri de nüfus nazırı ve mukayyitlik kadrosu aynı kişiye verildiğini 

gösteriyor. 

• Misivri ve Balçık kazaları dışında sancak da hükümet binası diğer 

kazalarda kamu binalarının bulunduğu bilgisini veriyor. 

2.2 Asayiş/ Güvenlik Harcamalarının Perspektifinden Yansıyanlar 

Asayiş/güvenlik harcamalarının içinde üç farklı masraf bileşeni vardır. 

Bunlar, aşağıdaki Tablo 6’da görüleceği üzere, zaptiye masrafları, askeri 

harcamalar ve hapishane masraflarıdır: 

  

Tablo 6: Asayiş /Güvenlik Masraf Dağılımı 

 Yıllık toplam 

Kuruş 

% 

Zaptiye masrafları 521201,44 54 

Askeri harcamalar 439433,97 45,2 

Hapishane masrafları 12284,16 1,3 

Toplam 972919,57  

 

Tablodaki veriler, Varna’da asayiş ve güvenliğinin tesisi için Varna mal 

sandığından karşılanan en önemli meblağın; Varna ve tabi kazalarda istihdam 

edilen zaptiyelere ödendiğini göstermektedir. Hangi kaza da ne kadar zaptiye 

vardır? Bunlara sandıktan ne kadar ödenmiştir? Sorularının cevabını görünür 

kılmak için aşağıda Tablo 7’i düzenlenmiştir: 

  

20



Tablo 7: Zaptiye Masrafları 

 Kişi  Aylık 

Toplam  

Yıllık  

Toplam  

Varna zaptiye 107 21450 234941,32 

Varna geçici kır zaptiyeleri  10 2550 18896,30 

Kozluca zaptiye 22 3450 46079 

Pazarcık zaptiye 31 4600 55145,29 

Mankalya zaptiye 16 2400 28762 

Balçık zaptiye 29 4300 51539,10 

Misivri zaptiye 20 2950 35350,33 

Köstence  22 3500 50488,10 

Toplam  257  521201,44 

 

Tabloda ki verilere göre;  

• Varna merkez ve tabi kazalarda 257 kişinin zaptiye olarak istihdam 

edildiği anlaşılmaktadır.  

• Deftere düşülen zeyl, Varna da istihdam edilen 117 kişinin 10’nun kırsal 

da 7 ay süre için istihdam edildiği bilgisini vermektedir.  

• Aynı şekilde Kozluca da 22 kişiden oluşan zaptiye birliğindeki 4 kişinin 

Kozluca’daki 2 derbentte 7 aylık süre ile istihdam edildiği bilgisi 

kaydedilmiştir. 

Asayiş/güvenlik harcamalarının ikinci en büyük masraf kalemi, askeri 

harcamalardır. Aşağıda Tablo 8’de bu harcama kalemi içinde yer alan bulgular 

paylaşılmıştır: 

 

Tablo 8: Askeri Harcama Masrafları 

 Yıllık toplam 

Kuruş 

% 

Asakir, redif, kaledeki topçu askeri için yapılan ödemeler 335264,57 73,3 

Vapur/ fenerdeki asker ve memurlara yapılan ödemeler ve 

çeşitli yol masrafları 

20675,04 4,7 

Tımar/zeamet esham sahiplerine ve yave vergi tasarruf 

sahiplerine ödemeler 

56161,5 12,8 

Emekli asakiri şahane mensuplarına kaza sandıklarından 

ödemeler   

27332,86 6,2 

Toplam  439433,97 

 

 

 

  

21



Defterin “mahalli masraf dışında vuku bulan masraf” kısmına kaydedilen 

askeri harcamaları içinde Tablo 8’de görüldüğü üzere yüzde 73,3 ile en büyük 

pay; asakiri şahane, redif ve kaledeki topçu askeri için sandıktan yapılan 

ödemelerdir. Bu masraf grubunda ne tür ödemeler yapılmıştır diye bakıldığında 

ise;  

• asakiri şahane, redif ve yeni kura askerlerinin nakliye ücreti, konak, 

ekmek, bargir, sevk de görevli olanların harcırahları, 

• İstanbul’dan askerler için gönderilen elbise, ayakkabı ve mühimmatın 

sandal ve araba ücretleri, 

• Ve Varna kalesindeki topçu askerinin, maaş ve tayinatları için yapılan 

ödemelerin yer aldığı görülür. Ancak toplamda 271747,27 kuruş gibi 

yüksek bir meblağı oluşturan bu ödeme için “meblağın 74 ve 75 senesinde 

havale olan meblağ ile 76 Eylül-Şubat maaş tayinat için havale olan 

meblağdan”  şeklinde düşülen şerh, ödemenin sadece 1267 senesine ait 

olmadığı bilgisini vermektedir.   

Asayiş /güvenlik harcamalarının, üçüncü ve en küçük masraf bileşeni ise;  

hapishane masraflarıdır. Bu masraf bileşeninin 12 aylık toplam yekûnu Tablo 9 

’da verilmiştir:  

  

Tablo 9: Hapishane Masrafları 

 Yıllık 

Kuruş 

% 

Varna hapishane masrafı  9150,16 74,4 

Balçık hapishane masrafı  180 1,46 

Köstence hapishane masrafı 1361 11 

Misivri hapishane masrafı 593 4,82 

İnas hapishane memuru Hafız Ali (Mayıs-Şubat 

10 ay aylık 100 kuruştan)  

1000 8,14 

Genel Toplam  12284,16  

 

Tablo da ki veriler;  

• Sancak da; Varna, Balçık, Köstence ve Misivri’de olmak üzere 4 

hapishanenin olduğu, 

• Bunun haricinde aylık 1000 kuruş maaş ile 10 ay süre ile inas hapishane 

memuru adıyla geçici bir istihdamın daha yapıldığını göstermektedir.  

  

22



2.3 Tamirat Harcamalarından Yansıyan Nicel Bulgular 

Varna’ da Rumi 1267 senesi içinde tamirat masrafı olarak kaydedilen bulgular 

aşağıdaki Tablo 10’ da verildiği gibidir:  

 

Tablo 10: Tamirat Masrafları 

 Yıllık  

Kuruş  

 

% 

2 defa kaymakamlık konağı ve hapishane, zaptiye odaları ve 

ahırların tamiri 

2473,5 5,2 

Varna mahkemesinin bazı mahallerinin tamiri 2000 4,2 

Kebir zahire ambarının kiremitlinin aktarılması  5191,5 10,9 

Muhacirlerin kıştan korunması için Varna kışlasının bazı 

mahallelerinin tamir masrafı 

669 1,4 

Varna da bulunan kebir saatin tamir masrafı 102 0,2 

Varna iskelesi masraf inşasına alelhesap verilen  20000 42,0 

Meabir …. İttihazı için yatırılan sa…. 407,5 0,9 

Varna kalesinin masrafı için alelhesap verilen 16770 35,2 

Toplam  47613,5  

 

Tamirat harcamaların büyüklüğü ve dağılımı konusunda bu veriler;  

• Sancak da bir yıl içinde gerçekleştirilen en büyük tamirat masrafının yüzde 

42 ile Varna iskelesine ait olduğu bilgisini veriyor. Bunu yüzde 35,2 ile 

Varna kalesinin tamiratı, yüzde 10,9 ile büyük ambarın kiremitlerinin 

aktarılması için ödenen meblağ izlemiştir. Toplamda bu üç harcamanın 

tüm tamirat masrafları içindeki payı, yüzde 88,1’dir. 

• Bu üç tamiratın dışında, kaymakamlık konağı, hapishane zaptiye 

odalarının ve ahırların tamirinin toplam içindeki payı yüzde 5,2’i, Varna 

mahkemesinin tamirat payı yüzde 4,2’i gibi nispeten daha küçük bir orana 

karşılık gelir. Ancak sancaktaki kamu binalarının görünürlüğü ve kent 

dokusunun anlaşılması adına bu kalemlerin varlığı kıymetlidir.  

  

23



 2.4 Ulaşım /İletişim Harcamalarından Yansıyanlar 

Tablo 11’de görüldüğü gibi, ulaşım/iletişim harcama grubunda; 

telgraf/telgrafhane masrafları, demiryolu, nakliye ücretleri ve menzilhane iane 

bedelini içeren 4 farklı masraf bileşeni vardır: 

 

Tablo 11: Ulaşım/İletişim Harcamaları 

 Yıllık masraf 

Kuruş 

% 

Telgraf/Telgrafhane masrafı 204796,5 76,7 

Demiryolu masrafı 43022,69 16,1 

Nakliye ücretleri toplamı  16517,5 6,19 

Menzilhane masrafı 2490 0,93 

Toplam  266826,69  

 

Tablodaki veriler,  

• Varna sandığından ulaşım iletişim harcaması olarak ödenen meblağın en 

büyük kısmını yüzde 76,7 ile telgrafhane masrafları olduğu,  

• Bunun dışındaki masraflardan Demiryolu harcamasının yüzde 16,1’e 

nakliye harcamalarının yüzde 6,19’a, menzilhane harcamalarınında yüzde 

1’e bile ulaşmadığını göstermektedir.  

Bu veriler, vergilerden karşılanan ulaşım/iletişim masraflarının ne kadarının 

ne reye harcandığına yönelik nicel açıdan şüphesiz önemlidir. Ama Varna’ya dair 

öne çıkan/çıkartılan ilk telgraf hattı, ilk demiryolu hatlarından birisi olma gibi 

imgelerinin bu yıl içinde bir masraf kalemi olarak neyi ifade ettiğinin anlaşılması 

adına da aşağıdaki Tablo 12 ve 13’ de yer alan bulgular paylaşılmıştır:  

 

  

24



Tablo 12: Telgrafhane ve Telgraf Hatları Harcamaları 

Varna Telgrafhanesi Aylık 

Kuruş 

Yıllık 

Kuruş 

 

% 

Telgraf Müdürü Remzi E.  2000   

Muhabere Memuru Seyit E. 500   

Telgraf Makinecisi Hüseyin Kasım E.  500   

Ruscuk hattı başçavuş 700   

Hattın 3 nefer çavuşu 1050   

2 nefer muvasala muhaberat 400   

Fransız memuru 3166,5   

Refiki 1000   

Diğer refiki 750   

… memur İbrahim 500   

Varna Toplam  10566,5 126798 61,9 

Köstence Telgrafhanesi    

Köstence Telgraf Müdürü Osman (Haziran-

Şubat 9 Ay) 

1000 9000  

Köstence Telgrafhanesi Fransızca Muhaberat 

Memuru Selim(Haziran-Şubat 9 ay) 

1000 9000  

Köstence telg. hattı baş çavuşu Bekir 

ağa(Haziran-Şubat 9 ay) 

500 4500  

Köstence telg. Hattının 6 çavuşu(Haziran-Şubat 9 

ay) 

300 16200  

Köstence telgrafhanesi muhaberat 

muvasala(maaşı haziran iptidasından tahsis 

olundu) 8 ay 8 gün 

200 1673  

Köstence telgrafhanesi bir nefer muhaberat 

muvasala (Tem-Şubat 8 ay) 

200 1600  

Telg. Hattı inşa memuru selim (Mayıs Haziran 2 

ay) 

4000 8000  

Telg. Hattı mühendisi (Mart-Mayıs 3 ay) 1500 4500  

Köstence telgrafhanesinin haziran masrafı 

müteferrikası gayri ez varidat küsuru olan 

 454,20  

Toplam 8700 54927,2 26,8 

İnşa edilen yeni hat yollarının masrafı 

Müceddeden yapılan Tulça hattı hizmetinde 

istihdam olanların yevmiyeleri 

 7399,30  

Müceddeden yapılan Bergos hattına direk bahası 

ve yevmiyeleri 

 15672  

Toplam  23071,3 11,2 

Genel toplam  204796,5  

 

Telgraf/telgrafhane masraflarına ait olan bu tablo; 

• 1267 senesinde Varna ve Köstence de iki telgrafhane olduğu,  

• Harcamaların büyüklük ve dağılımı açısından Varna telgrafhanesinin personel 

istihdamı dolayısıyla da kurumsallaşma açısından merkez konumda olduğunu 

gösteriyor.  

25



• Köstence telgrafhanesinde görevli personelin 8-9 ay, hat yolu inşa memurları

ve mühendise yalnızca 2-3 ay maaş ödemesi yapılmış olması Köstence

telgrafhanesinin bu süre zarfında açılmış olabileceği gibi bir izlenime yol

açıyor.

• Aynı şekilde 1855’de Fransızlar tarafından döşenen Varna-Şumnu-Yerköy-

Ruscuk-Bükreş telgraf hattının hali hazırda işletilmesinde görevli personel

ücretlerinin Varna mal sandığından karşılandığı 5

• Yanı sıra yine yeni inşa edilen Tulça hattının yevmiye ücretleri ve Bergos

hattının direk parasının Varna mal sandığından ödendiği ve harcamanın

toplamda yüzde 11,2’luk bir paya sahip olduğunu gösteriyor.

Tablo 13: Demiryolu Harcamaları

Yıllık

toplam

Kuruş

%

Köstence Demiryolu Komiseri sabık Binbaşı Ali (Mart- 17Ağu

aylık 1500 kr’dan 5,5 ay)

8250

Köstence Demiryolu Komiseri lahak Binbaşı Kadri (18 Ağu-

Şubat aylık 1500 kr’dan 6 ay 14 gün)

9555,18

Köstence Demiryolu Komiseri refiki sabık Kolağası

İbrahim(Mart-17 Ağustosa aylık 800 kr’dan 5 ay 17 gün

4438,32

Toplam 22243,5 51,7

Kadim maaşları

Köstence Demiryolu Komiseri sabık Binbaşı Aliye gayri ez  
(Kadim maaşı Mart Nisan 2800 tayinatı 1400)

4200

Köstence Demiryolu Komiseri Muavini Kolağası İbrahim ( 
Mart- Ağu sonuna kadim maaşı 800 kr’dan 6 ay 4800 
tayinatı 3 ay 1279,19)

6079,19

Köstence Demiryolu Komiseri lahak Kadri Tem-kânunusani 
kadim maaşı 1500 den 7 ay

10500

Toplam 20779,19 48,2

Genel Toplam 43022,69

5 Literatür Varna merkezinde üç telgraf hattının olduğunu yazar. İlki Varna –Balıklava arasında İngilizler

tarafından Nisan 1855 de deniz altına döşenen hattır. İkincisi Mayıs 1855 de Fransızların döşediği ve masraf

kaydı olarak defterde görünen Varna-Ruscuk-Bükreş hattıdır. Bu hat Bükreş’ten Viyana’ya oradan Avrupa

telgraf hatlarına bağlanmıştır. Bu sayede Balaklava’dan şifrelenen mesaj en geç 12 saatte Londra’ya

ulaşabiliyordu. Üçüncü hat ise, Eylül 1855 de yine İngilizler tarafından denizden döşenen İstanbul hattıdır.

Savaş bitince bu hattı(kabloyu) İngilizler 7500 kr. Osmanlılara bırakmışlardır. Telgraf hatlarının yapımında

gerek teknik donanım gerekse masrafların bir kısmı bizzat Batılı devletler tarafından sağlanırken Osmanlı

Devletinden izin alınmıştır. Osmanlı hükümeti ayrıca yapım masraflarını üstlenmiş, görevlendirilen yabancı

telgraf memurlarına pusula vermiş ayrıca telgraf hatlarının geçtiği kaza kaymakamlarına emir göndererek

memurların gerekli tüm ihtiyaçlarının sağlanması temin edilmiştir. Ayrıca kaza yetkililerine emirler

gönderilerek odun kereste amele gibi gerekli tüm ihtiyaçlarının karşılanması istenmiştir. Neriman Ersoy

Hacısalihoğlu, “Varna Telgraf Hattı Şebekesi”, 119-130.

26



Bu tablo da ki bulgular, Varna mal sandığından demiryolu masrafı adıyla 

yapılan tek bir harcama kaleminin olduğunu gösteriyor. Bu da, tabloda açık bir 

şekilde görüldüğü gibi, iki askeri kadroya “Köstence demiryolu komiseri ve 

refiki” adıyla yapılan ödemelerdir. Lakin bu ödeme kaydı, demiryolu ve sancak 

mal sandığının ödeme yükümlülüğüne dair bazı çıkarımlarda bulunmamıza 

olanak veriyor. Çünkü literatür Osmanlı ülkesinde yapılan ilk demiryolu 

hatlarından birisi olan Varna Ruscuk hattı için imtiyaz sürecinin Kırım Savaşının 

hemen ertesinde başladığını, birkaç başarısız girişimden sonra 13 Şubat 1859 da 

imtiyazın İngiliz şirkete verildiğini söyler.6 Dolaysıyla bu iki askeri kadroyla 

ilgili Varna masraf defterinde karşımıza çıkan harcama kayıtları;  

• İmtiyazın verilmesinden bir yıl sonra “demiryolu komiseri ve yardımcısı” 

adıyla iki görevlendirme yapıldığı bilgisini veriyor. Büyük bir ihtimalle 

devletin bu iki kadrodan beklentisi denetim veya bölgede muhatap 

oluşturma gayesi olmalıdır.  

• Bununla birlikte demiryolu komiseri kadrosuna bir yıl içinde iki atama 

yapılması ve tabloda görüldüğü gibi bu kadrolara komiser ve refiki görev 

maaşı haricinde yüzde 48,2 nispetinde kadim maaş adıyla ama hemen 

hemen aynı süreler zarfında başka bir ödeme kaydı yapılmış olması, bu 

kadroların eş zamanlı başka görevlerinin de olduğu izlenimi vermektedir.   

Ulaşım /iletişim harcamaları içinde yer alan diğer iki masraf bileşeni ise,  

nakliye ödemeleri ile menzil harcamalarına ait bulgulardır. Aşağıdaki Tablo 14 

ve 15’te bu bulgular paylaşılmıştır:  

 

Tablo 14: Nakliye Harcamalarının Dağılımı 

 Yıllık 

Kuruş 

% 

Nakden maliye hazinesine gönderilen meblağın nakliye ücreti (6 

parça) 

2694 16,3 

Bazı mahallere gidip gelen memurların bargir ücreti toplamı 6390,5 38,6 

Arazi memuru sabık Sadullah ve tapu kâtibi Hasan ve Maksudun 

bargir ücreti 

1015 6,1 

Misivri kazasından bir senede gelen akçe nakliyesi 255 1,5 

Samakovcuk dökümhanesinde imalattan ada iskelesine naklolan 

nakliye ücreti 

5400 32,6 

İstanbul’dan gelen bazı mahallere gönderilen evrakın nakliye 

ücreti 

763 4,6 

Toplam  16517,5  

 

 
6 Ali Akyıldız, “Balkanlara Osmanlılardan Miras Bir Çağdaş Medeniyet Ürünü: Ruscuk–Varna Demiryolu”, 

Ankanın Sonbaharı Osmanlıda İktisadi Modernleşme ve Uluslararası Sermaye (İstanbul: İletişim Yayını 2005), 

75-107. 

27



Nakliye ödemeleri, ulaşım/iletişim harcamalarının üçüncü büyük masraf 

bileşenidir. İçinde 7 farklı kalemle ilgili ödeme kaydı olsa da;  

• En büyük payın, yüzde 32,6 ile Samakov dökümhanesinden ada iskelesine 

yapılan nakliyatın oluşturduğu,  

• Buna bazı memurların bargir ücretleri ile hazineye gönderilen paranın 

nakliye ücreti eklendiğinde, bu üç kalem ödemenin tüm nakliye 

harcamalarının yüzde 87,5’ine denk geldiği anlaşılır.  

 

Tablo 15: Menzilhane İane Bedelleri 

 

 

Yıllık  

Kuruş  

% 

Varna menzilhane iane maktu 1300 52,2 

Köstence Menzilhanesi iane maktu(Mart Tem 5 ay 450, 

Köstence Menzilhane Ağus. 16 dan Şubat sonuna 6,5 ay 350)   

800 32,1 

Balçık menzilhane iane muktu 390 15,6 

Toplam  2490  

 

Tablodaki veriler,  

• Sancak da Varna, Köstence ve Balçık olmak üzere üç menzilhanenin hali 

hazırda hizmet verdiğini,  

• Harcamaların büyüklük ve dağılım bilgisi ise, fonksiyonel açıdan Varna 

menzilhanesinin merkezi rolüne işaret ediyor. 

2.5 Sağlık Harcamalarından Yansıyanlar 

Varna masraf defterinde, sağlık harcaması olarak tanımlanabilecek tek bir 

masraf kalemi vardır. O da, karantina masraflarıdır. Literatür, karantina 

teşkilatının Varna da kurulmasının 1828-29 savaşının ertesinde yaşanan siyasi, 

iktisadi ve diplomatik gelişmelere paralel bizzat Rusların bölgeyi işgali esnasında 

kurulduğunu söyler. Hatta Padişah II. Mahmut’un Rumeli gezisinin, 

amaçlarından birisinin Rusların Tuna bölgesinde kurdukları bu karantina 

uygulamalarını yerinde incelemek olduğunun altını çizer.7 Dolaysıyla Varna 

karantinası ile ilgili, elimizdeki defter kaydı, karantina teşkilatının kurulmasından 

yaklaşık 26 yıl sonrasındaki teşkilatın, Varna sancağındaki durumunu gösteren 

bir veridir. Bu bağlamda deftere ne tür bir bulgu kaydı işlenmiştir diye 

baktığımızda, aşağıdaki Tablo 16’ da veriler karşımıza çıkar.  

  

 
7 Ayla Efe, “Silistre Eyaletinde Osmanlı-Rus Savaşları Küçük Kaynarca'dan Berlin'e” OTAM  19 (2006),157-

159. 

28



Tablo 16: Sağlık Harcamalarının Miktar ve Dağılımı 

 Aylık 

Kuruş 

Yıllık 

Kuruş 

% 

Karantinahane masrafları    

Varna Karantina Müdürü Hasan Ağa  900   

Varna Karantina Kâtibi 230   

Varna Karantina Ser…. 125   

Varna Karantina Gardiyan 80   

Balçık Karantina Müdürü 200   

Misivri Karantina Müdürü 100   

Düzenli maaş alanların Toplamı  1635 19620  

Varna karantina hekimi (Tem 4 den Ağustos nihayetine ve 

Şubat iptidasından sonuna maaş verilmemiş Mart-Tem ve 

Eylül-Kânunusani 9 ay 3 gün aylık 900 kr’dan ) 

 8190  

Varna karantina hekimi emir ile Köstence’ye gidiş geliş 

masrafına verilen 

 948  

Köstence Karantina Müdürü Mehmet Ali Ağa (Teşrinisani-

Şubat 20 76 Mart nihayetine nısf nisan şubat tam 12 ay 9 gün 

aylık 500 kr’dan) 

 5833 

 

 

Köstence Karantina Gardiyanı (Eylül Nisan Şubat 11 ay, 

aylık 150 kr’dan) 

 1650  

Misivri Karantina Müdürü Emin (21 Mart Şubat 11 ay 10 

gün, aylık 250 kr’dan) 

 2838,30  

Karantinahane toplam   39079,3 82,4 

Müteferrik harcamalar  

Varna müteferrik 12 ay döküm  2747,15  

Balçık müteferrik 12 ay döküm  1971,20  

Köstence müteferrik 12 ay döküm  2794,5  

Misivri müteferrik 12 ay döküm  780  

Müteferrik masraf toplam   8292,8 17,5 

Genel toplam   47372,1  

 

Tablodaki bulgular, Varna mal sandığından karantina masrafı olarak iki kalem 

ödeme yapıldığını gösteriyor. Bunlar karantinahanelerde görevli personelin 

maaşları ile müteferrik harcamalar adıyla yapılan 12 aylık ödemelerdir. Bu 

kayıtların Varna’daki karantina teşkilatının durumu hakkında ortaya çıkardıkları 

ise;   

• Sancak da, Varna, Köstence, Balçık ve Misivri ’de 4 karantinahane olduğu,  

• Bu 4 karantinahanenin toplam masrafının 47372,1 kuruş olarak 

gerçekleştiği ancak bu meblağın yüzde 82,4 gibi yüksek bir oranının 

karantinahanelerdeki personel maaş ödemesi olduğunu gösteriyor. 

• Kadro ve teşkilatlanma açısından ise, Varna merkez konumundadır. Balçık 

ve Misivri de sadece müdür, Köstence de sadece müdür ve gardiyana ait 

masraf kaydı var.  

• Hekiminde Varna’da olduğu, ihtiyaç durumunda diğer merkezlere gidip 

geldiği anlaşılıyor.  

29



2.6 Sosyal Yardım Harcamalarından Yansıyanlar: 

Bu harcama grubu içinde; muhacirlere sandıktan yapılan çeşitli harcamalar, 

cenaze masrafı, cami hizmetli ücreti ve tereke ödemesi adıyla yapılan ödemeler 

vardır. Toplamda 585312,6 kuruşluk büyük bir meblağı oluşturur.  Aşağıdaki 

Tablo 17’ de bu harcamanın masraf bileşenlerinin büyüklük ve dağılımına ait 

bulgular paylaşılmıştır: 

 

Tablo 17: Sosyal Yardım Harcamaları 

Muhacirlere yapılan yardımlar Yıllık 

Kuruş 

% 

Çerkez Nogay kırım vs. muhacirlerin yevmiye nanıaziz sandal araba 

ücreti cenaze vb. masrafı 

541257,10  

Kırım muhacirlerinden hafız Abd. 13 aylık ücret (son 8 ayı 120 kr’dan 

ilk 5 ayı 100 kr’dan) 

1460  

Müceddeden ikame olunan kur.. masrafı müteferrik 2701  

Muhacir toplam 545418,1 93,1 

Diğer   

Bazı kazaların fukara cenaze masrafı 679,10  

Bazı camii vs hademesi vezaif masrafı  10495,35  

Tereke esmanı 5 parça 28720,05  

Diğer toplam  39894,5 6,81 

Toplam  585312,6  

 

Tabloda ki veriler;  

• Çerkes, Nogay, Kırım göçmenlerine, sandıktan yapılan ödemlerin yüzde 

93,1 gibi yüksek bir orana ulaştığını gösteriyor. Bu bağlamda bu bulgu, 

erken tarihli muhacir iskânlarında, sancaklara yüklenen maliyetin 

görünürlüğü adına kıymetli bir bulgu olduğunun altını çizmek gerekir.  

• Varna genelinde sosyal yardım adı altında sayılabilecek, cenaze masrafı 

cami harcamaları gibi masrafların daha önce genellikle vakıflar eliyle 

gerçekleştirilen ya da kadılık aracılığı ile yapılan iş ve eylemlerin artık 

yerel meclisler kanalıyla yürütüldüğünü maliyetinin de vergilerden 

karşılandığını ortaya çıkarıyor. 

2.7 Doğrudan Maliye Hazinesine Gönderilen Meblağ 

Defter kaydında bir yıl içinde Varna'dan Maliye Hazinesine toplam 602709,12 

kuruş nakden gönderildiğine dair bir bulgu kaydı vardır. Bu bilgiyi, Tablo 11’ de 

verdiğimiz; “Nakden Maliye Hazinesine gönderilen meblağın nakliye ücreti (6 

parça)” olarak ödenen 2694 kuruşluk meblağ ile birleştirdiğimizde, bu paranın 

parça parça 6 defa da hazineye gönderildiği bilgisini elde ederiz.8 Ancak bu para 

 
8 Tablo 11’ de nakliye ücretleri içinde verilen bu kayda göre, nakil için Mart’tan Ağustosa 1028 kr, Eylül de 

591 kr, Teşrinievvelde 203,5, Teşrinisani de 136,5 kr, Kânunuevvel de 122,5, Kânunusaniden Şubat’a 612,5 

kuruşluk bir ücret ödenmiştir. Toplam da 2694 olan bu meblağ, gönderilen paranın yüzde 0, 44 gibi bir orana 

denk gelir. Ancak ilginçtir, hazineye gönderilen nakit meblağ, mahalli masraf dışında vuku bulan adıyla 

30



kim tarafından nasıl taşınmıştır bu konuda herhangi bir bilgi yoktur. Bununla 

birlikte söz konusu hazineye gönderilen bu parayı, ilgili tarihlerde sandık da kalan 

gelir fazlası olarak düşünmek doğru olacaktır. Zira Tanzimat’ın merkez taşra 

mali/idari yapılanmasına göre, taşra idari birimleri hem gerçekleşen gelir gider 

kayıtlarını(makbuz ve senetleriyle birlikte) hem de masraflardan geriye kalan 

gelir fazlasını merkeze göndermek zorundaydı. Lakin bazen de merkez, gelir 

fazlasını bir başka idari birime “havale” edilmesini isteyebiliyordu. Bu işlemler 

karşılığında hazine de “mahsuben irat masraf kaydı” yapılıp, bütçede 

gösterilirdi.9 

Bu durumda Rumi 1267 senesinde sandıktan yapılan harcamaların toplanan 

vergiye kıyasla daha az olduğunu söyleyebiliriz. Peki, ama ne kadardı? Daha 

doğrusu bir yıl zarfında kamu harcaması olarak Varna mal sanığından ödenen 

meblağ hakkında ne söylenebilir?   

İşte bu sorunun yanıtı aşağıda harcama gruplarının büyüklük ve dağılımdan 

elde edilecek nicel veriler üzerinden değerlendirilecektir. 

 

3. Varna da Bir yıllık Toplam Maliyetin Ortaya Çıkardıkları  

  Varna mal sandığından bir yıl içinde harcanan meblağı tespit için, harcama 

gruplarının toplamlarını bir araya getirdiğimizde aşağıdaki Tablo 18’ de görülen 

sonuçlar karşımıza çıkmaktadır: 

 

Tablo 18: Harcamaların Dağılımı 

 Yıllık % 

Bürokratik harcamalar 329448,35 11,5 

Asayiş/güvenlik harcamaları 972919,57 34,1 

Tamirat harcamaları 47613,5 1,66 

Ulaşım/iletişim harcamaları 266826,69 9,35 

Sağlık harcamaları 47372,1 1,66 

Sosyal yardım harcamaları 585312,6 20,5 

Maliye hazinesine gönderilen meblağ 602709,12 21,1 

Toplam  2852201,93  

 

 
kaydedilen harcamalar içinde gösterilirken nakliye ücreti mahalli harcama adıyla yapılan ödeme kayıtları içine 

kaydedilmiştir.  
9 Yakup Akkuş, Osmanlı Taşra Maliyesinde Reform: Merkez-Taşra Arasındaki İdarî-Malî İlişkiler ve Vilayet 

Bütçeleri (1864-1913) (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2011).203-

204,212. 

31



Tablodaki veriler; Varna Mal Sandığından bir yıl içinde toplam 2852201,93 

kuruş harcama yapıldığını gösteriyor. 10 Ancak gerek tablo da gerekse aşağıdaki 

toplam maliyetin dağılımını görselleştiren grafik de görüleceği gibi bu meblağın,  

• Yüzde 21,1’inin Maliye Hazinesi gönderilen irsalatın oluşturduğu,  

• Yüzde 78,9’nun da kamu harcamalarının Varna’ da ki toplam bedeline 

karşılık geldiği görülür.  

 

Grafik1: Toplam Maliyetin Dağılımı 

 
 

Aynı verileri, günümüz kamu harcamalarının ekonomik sınıflandırması 

perspektifinden ele aldığımız da ise;  

• İş ve hizmet üretmek için yapılan cari harcamaların (bürokratik, asayiş 

güvenlik, ulaşım/iletişim sağlık ve sosyal yardım harcamalarının toplamı): 

2201879,31 kuruş toplam maliyetin yüzde 77,1’ini 

• Yatırım amaçlı sermaye harcamalarının (tamirat ve irsalat toplamı) : 

650322,62 kuruşa yani toplam maliyetin yüzde 22,8’ ne karşılık geldiği 

görülür. 

Dolayısıyla ortaya çıkan bu veriler üzerinden, Varna’da toplanan vergilerin 

ağırlıklı olarak iş ve hizmet üretmek için harcandığını söylemek mümkündür.   

 

  

 
10 Defterde, “Mart iptidasından Şubat nihayetine bir senelik irsal ve masarıfat 28 yük 76bin 835 kuruş 38 pare” 

olarak ifade edilmiştir. Tablo 18’deki rakamlar ise; harcama gruplarının masraf bileşeni toplamlarının Excel de 

toplanmasından elde edilmiştir.  

32



Sonuç 

Harcamaların büyüklük ve dağılımından elde ettiğimiz yukarıdaki veriler, 

Varna’nın Rumi 1267’de ki panoramasına dair şu çıkarımları yapmamıza olanak 

vermektedir: 

• Varna, Rumi 1267 senesinde, kaymakamın yönetiminde bir sancaktır. 

Kaymakamı Aşir Efendi’dir. Sancak merkezi ve kazalarda görevli kadroların 

iş tanımları esas alındığında, gelirin ve giderin ve nüfusun kayıt ve kontrolü, 

harcamaların yapılması (mal kâtipleri/sandık emini, kaza kâtipleri, nüfus 

nazırı/mukayyit, kalem odaları personeli), arazinin tahrir ve tapu kayıt 

işlemleri (arazi memuru/ tapu kâtibi) ve resmi yazışmaların (tahrirat kâtipleri) 

yürütülmesi gibi iş ve eylemlere yönelik bir kadrolaşmanın olduğunu 

gösteriyor. Yanı sıra tercüman, muvakkıt, mühendis gibi özel amaçla 

görevlendirilen kadroların da varlığı önemlidir. Dolayısıyla Varna 

bürokrasisinde kısmi bir iş bölümü ve uzmanlaşmadan bahsetmek 

mümkündür. Ancak bu personelin ücret, görev süreleri gözetildiğinde kaza 

müdürleri de dâhil bir istikrarsızlık olduğu da açıktır. Bölgeyi teftiş eden 

Sadrazam Mehmet Emin Paşanın yazışmalarında bu durumun sebebi; 

liyakatsizlik, yolsuzluk ve halkın hoşnutsuzluğu ve bölgenin havasına suyunu 

uyum sağlamadıkları gerekçesi ile istifa eden veyahut ta İstanbul’a gidip geri 

dönmeyenlerin yerine yeni birisinin atanmasından kaynaklandığı anlaşılıyor. 
11   

• Senelik masraf yekûnu içinde en büyük harcama kaleminin asayiş ve güvenlik 

harcamaları olması ise, hâlihazırda Varna’nın güvenlik stratejik önemini 

korumaya devam ettiğinin bir delili olarak okumak gerekir. Yine iç 

güvenlikten sorumlu zaptiyenin tüm kaza ve sancak merkezinde örgütlendiği, 

hatta 1267 yılı içinde geçici yeni görevlendirmelerin yapılması da bunun bir 

kanıtı olarak görülebilir. Öte yandan sancak da görevli muvazzaf askerin, 

kaledeki topçuların, redif ve kura çıkan yeni askerin ve emeklilerin 

maaş/harcırah/ tayinatları ile birlikte lojistikle ilgili masraflarında mal 

sandığından karşılanıyor olması ilk etapta bu maliyetin taşraya yüklendiği gibi 

bir anlama yol açabilir. Ama bunun mali tevzin uygulamasının bir sonucu 

olduğunun bir defa daha altını çizmek gerekir. Öyle ki Osmanlı mali 

sisteminde 1913’e dek taşranın mali açıdan özerkliğinden söz etmek mümkün 

değildir. Dolayısıyla Tanzimat döneminde taşrada yapılan her harcama aslında 

kamu harcaması demektir. Ve de merkezle taşra arasında gelirin olduğu kadar 

giderinde paylaşıldığını gösterir.12 

 
11 Köksal-Erkan, Rumeli Teftişi,47-54. 
12 Yakup Akkuş, Merkez-Taşra Arasındaki İdarî-Malî İlişkiler, 219-227. 

33



• Bu bağlamda ulaşım iletişim harcamaları içinde, telgraf/haneye ait veriler, 

Varna’nın ilk telgraf hatlarının döşenmeye başladığı andan itibaren sahip 

olduğu konumu teyit etmektedir. Yani Varna’nın telgraf hatları aracılığı ile 

Kırım, İstanbul, Avrupa ile kurulan bağlantısının devam ettiği gibi inşası 

devam eden Tulça, Burgaz hatları kanalıyla yakın civar bölgelerle de 

bağlantısının güçleneceğini göstermektedir. Bu nedenle Varna’yla 

özdeşleşen imgelerden birisi olan “ilk telgraf hatlarının inşa mevkii olma” 

statüsünün, güçlenerek korunduğunu söylemek mümkündür. Ancak aynı 

şeyi telgrafhaneler için söylemek mümkün değildir. Çünkü masraf kayıtları 

kadro ve teşkilatlanma açısından merkezin Varna olduğu, Köstence’nin 

aynı yıl içinde teşkilatlandığı yönünde bir izlenime neden oluyor. Aynı 

değerlendirmeyi, demiryolu içinde yapabiliriz. Çünkü her ne kadar 

demiryoluyla ilgili iki kadroya ait elimizdeki harcama kayıtları demiryolu 

inşası başlamadan, imtiyazın verilmesinin bir yıl sonrasına ait olsa da, bu 

veriyi demiryolu inşa ve işletme süreciyle ilgili literatürdeki bilgiyle 

birlikte değerlendirdiğimizde 13 demiryolunun, Varna’nın ticari 

potansiyelini ortaya çıkaracak bir işlev üstlenmediği anlaşılacaktır.    

• Karantina teşkilatı içinde benzer bir durum geçerlidir. Zira her ne kadar 

Varna ilk karantina teşkilatının merkezlerinden birisi olsa da kadro ve 

teşkilatlanma açısından kazalarda hali hazırda yeterli bir organizasyonun 

gerçekleştirilemediği görülmektedir. 

• Bununla birlikte muhacirlere sandıktan yapılan ödemelerin, tüm 

harcamalar içinde ki yüksek payı; Kırım Savaşının 4 yıl sonrasında bile 

Varna’nın halen en önemli muhacir iskân sahalarından birisi olduğunu 

gösterir. 

• Ve son olarak, Varna’nın mali açıdan 1267 senesinde kamu harcamalarını 

finanse edebilecek bir gelir seviyesine sahip olduğunu bir defa daha 

hatırlatmak gerekir. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi, Varna’ da toplanan 

vergi gelirlerin yaklaşık yüzde 80’nin bölgede harcandığı yüzde 20’sinin 

Maliye Hazinesine gönderildiğini açık bir şekilde ortaya çıkıyor.   

 

  

 
13 Hat yolu ile ilgili ilk monografiyi yazan Ali Akyıldız; hattın vagon ve halk güvenliği ile ilgili 14 farklı 

eksiklikle 8 Kasım 1866’da işletmeye açıldığını, bu süreçte imtiyaz sahibine bir dizi yeni destek verildiğini ama 

buna rağmen demiryolunun bölgenin ticari potansiyelini artırıcı bir rol getirmediğinin altını çizer. İşletmeye 

açılmasından 11 yıl sonrada Osmanlı hâkimiyetinden çıktığını ifade söyler. Akyıldız, “Ruscuk–Varna 

Demiryolu”,   87-106. 

 

34



Kaynakça 

Osmanlı Arşivi (BOA), Maliye Masraf Defterleri [ML. MSF.d.], No. 15173. 

https://katalog.devletarsivleri.gov.tr 

Akkuş, Yakup. Osmanlı Taşra Maliyesinde Reform: Merkez-Taşra Arasındaki İdarî-

Malî İlişkiler ve Vilayet Bütçeleri (1864-1913). İstanbul: İstanbul Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011. 

Akyıldız, Ali. “Balkanlara Osmanlılardan Miras Bir Çağdaş Medeniyet Ürünü: 

Ruscuk–Varna Demiryolu”. Ankanın Sonbaharı Osmanlıda İktisadi 

Modernleşme ve Uluslararası Sermaye. 75-107. İstanbul: İletişim Yayınları, 

1.Basım, 2005.  

Dönmez, Coşkun. “XIX. Yüzyılın İlk Yarısında Varna Kazasının Demografik ve 

İktisadi Yapısı”. Uluslararası Doğu Avrupa Araştırmaları Dergisi 4/ 2, (Kış 

2022). 265-317. 

Efe, Ayla. “Silistre Eyaletinde Osmanlı-Rus Savaşları Küçük Kaynarca'dan 

Berlin'e”, OTAM 19/19 (Şubat 2006), 1-36. 

 https://doi.org/10.1501/OTAM_0000000366 

Eviz, Vehbiye. Şer'iyye Sicillerine Göre XIX. Yüzyılda Varna Kazası (1830-1878).  

Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Üniversitesi, 

Sosyal Tezi, 2022. 

Hacısalihoğlu, Neriman Ersoy. “Kırım Savaşında Haberleşeme: Varna Telgraf Hattı 

Şebekesi”. Savaştan Barışa: 150. Yıldönümünde Kırım Savaşı ve Paris 

Antlaşması 22-23 Mayıs 2006, Bildiriler. 119-130. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Araştırmaları Merkezi, 2007. 

Hacısalihoğlu, Neriman Ersoy. "XIX. Yüzyılda Liman Şehri Varna'da Nüfus Yapısı 

ve Ticaret". Prof. Dr. Şevki Nezihi Aykut Armağanı, ed. G. Sarıyıldız, N. 

Çiçek, İ. Keskin, S. Pamuk.  97-114.İstanbul:2011. 

Karabıçak, Sevcan. Kırım Savaşı’nda Bir Askeri Üs Olarak Varna. Kütahya: 

Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezı̇, 

2022. 

Kaya, Miyase Koyuncu. “Osmanlı İdaresinde Bir Balkan Şehri: Varna (1774- 1878)” 

Turkish Studies 10/1 (2015), 383-418. 

 http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.7623 

Keleş, Erdoğan. “Kırım Savaşı’nda (1853-1856) Müttefik Orduların Sevk ve İdare 

Merkezi: Varna”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/43 (Nisan 

2016),773-800. ISSN: 1307-9581  

Kiel, Machiel. “Varna”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 30 Ekim 

2025. https://islamansiklopedisi.org.tr/varna 

  

35

https://katalog.devletarsivleri.gov.tr/
https://doi.org/10.1501/OTAM_0000000366
http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.7623


Kıray, Emine Osmanlıda Ekonomik Yapı ve Dış Borçlar. İstanbul: İletişim 

Yayınları,1.Basım,1993. 

Köksal, Yonca- Davut Erkan. Sadrazam Kıbrıslı Mehmet Emin Paşa’nın Rumeli 

Teftişi. İstanbul: Boğaziçi Yayını, 2007. 

 

  

 

  

36



3. Bölüm

Prizren Sancağı ve Yönetimi (1750-1800)

Mehmet İNBAŞI*

Giriş

Fetih ve Nüfus

Osmanlı kaynaklarında Prizren, Pürzeyn, Perzerin, Prizrin gibi şekillerde

kaydedilen Prizren, Kosova’nın ikinci önemli şehri olup Osmanlı döneminde

(1455-1912) sancak merkezi idi. Prizren, Üsküp’ün kuzeybatısında, verimli

Metohija ovasının güneyinde yer alır. Kısmen sert Şar dağlarının eğiminde,

kısmen de Beyaz Drim’in bir kolu olan küçük Bistritsa nehrinin düzlüğünde, orta

çağdan kalan Sırp ve Osmanlı kalesinin harabelerinin aşağısındadır. Sırp-Bizans

devletleri arasında mücadele konusu olan şehir, 1455 tarihinde Osmanlı fethine

kadar Sırbistan’ın bir parçası olarak kaldı. 1348-1353 yıllarında Çar Duşan,

Prizren’in hemen dışında büyük Arhangel Manastırı’nı inşa ettirdi. Duşan’ın

ölümünden sonra Prizren’in önemi azaldı1.

Fâtih Sultan Mehmed, 20 Haziran 1455’te Prizren’i fethetti2. Fetihten sonra

aynı adla sancak merkezi yapıldı ve şehrin büyük kilisesi, daha sonra Câmi-i Atîk

olarak bilinen camisine dönüştürüldü. Şehre bir grup Türk nüfus yerleştirildi ve

dış kesiminde Fâtih Sultan Mehmed bir namazgâh yaptırdı. Kale-şehir olarak

bilinen Prizren’de kale içerisinde Kale Camii ya da Mahmud Paşa Camii’nin

kalıntıları halen mevcuttur3.

* Prof. Dr., Erciyes Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, minbasi@erciyeedu.tr ,

ORCID ID: 0000-0002-3286-9902.
1 Machiel Kiel, “Prizren”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007) 34/ 

349-350.
2 M. Kiel, “Prizren”, 349-351; Uzunçarşılı, Prizren’in fethini, 1459 olarak göstermektedir. İ. H. Uzunçarşılı,

Osmanlı Tarihi (Ankara: TTK, 1983, II/20; ancak 1455 tarihli tahrir defterinde Prizren sancak olarak

gösterilmektedir. Mehmet İnbaşı-Eyüp Kul, Balkanlarda Bir Türk Şehri Üsküp (Ankara: TTK, 2018), 4.
3 Raif Mırmıça, Kosova’da Osmanlı Mimari Eserleri (Ankara: AKDTYK, 1999), I/17-21; M. Kiel, “Prizren”,

349.

37

mailto:minbasi@erciyes.edu.tr


 

 

 

 

Görsel 1: Prizren’de Fatih Sultan Mehmed tarafından yaptırılan Namazgâh  

Kaynak: (Mehmet İnbaşı Arşivi, 2018) 

 

1530’da şehirde dört Müslüman ve dokuz Hıristiyan mahallesi vardı. 

Evrenosoğlu Ahmed Bey’in 1506 tarihli vakfiyesine göre Prizren’de Ahmed Bey 

vakfına ait seksen dükkân bulunuyordu. 1537 tarihli Kukli Bey vakfiyesinin akarı 

olarak vakfa ait 117 dükkân tahsis edilmişti. Şehrin imarı ve kalkınmasında önemli 

rol oynayan Kukli Bey, Prizren’de hâlâ ayakta olan kubbeli bir cami, altı su 

değirmeni ve bir kervansaray ile şehrin ticari gelişimini sağlamak için şehri, Leş ve 

İşkodra limanlarına bağlayan dağ yolunu ve bu yol üzerinde on yedi kervansaray inşa 

ettirmiştir. Bu dönemde şehirde Sultan Mehmed Camii’nden başka Kâtib Sinan, 

Yâkub Bey ve Ayas Bey mescitleri önemli ibadet yerleridir. İçkale konumunda 

olduğundan asker sayısı azdı4. 

XVI. yüzyıl ortalarından itibaren şehirdeki Müslüman nüfus sayısında önemli bir 

artış oldu ve bu gelişme XVII. yüzyılda sürdü. 1573’te İşkodra’nın sancak beyi Gazi 

Mehmed Paşa, Prizren’de büyük ve kubbeli cami, medrese, kütüphane, mektep, 

kendisi için türbe ve büyük bir çifte hamam inşa ettirdi. Prizren bölgesinden bir 

Arnavut olan Vezir Sofu Sinan Paşa 1615’te şehirde büyük bir cami ve bir medrese 

yaptırdı. Cami kasabanın mimari özelliklerini taşıyan, Balkanlar’ın en âbidevî 

Osmanlı binalarından biridir5. 

Türk-İslam şehri görünümünü kazanan Prizren, XVII. yüzyılın sonunda yaşan 

Kutsal ittifak savaşları sırasında tıpkı Üsküp’te olduğu gibi 1689-1690 kışında 

 
4 Prizren’deki Osmanlı eserleri hakkında geniş bilgi için bkz. R. Mırmıça, Osmanlı Mimari Eserleri, 17-150; 

M. Kiel, “Prizren”, 349-350; Hanefi Alaca, XV-XVI. Yüzyıllarda Prizren Sancağı (Ankara: Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi, Sosyal Bil. Enst., Basılmamış Doktora Tezi, 2017), 16-22. 
5 M. Kiel, “Prizren”, 349-350 

38



 

 

 

Avusturyalı General Piccolomini kumandasındaki Habsburg ordusunun kısa süren 

işgali sırasında çok büyük hasar gördü. Şehir yakılıp yağma edildi, Müslüman 

nüfusunun büyük bir bölümü kılıçtan geçirildi ve Türk-İslam eserleri tahrip edildi6. 

1737 yılındaki Habsburg işgali benzeri olayların tekrarı yaşandı. Prizren 

yakınlarındaki Nenkovac köyünden olan ve Habsburg ordusuna karşı direnen Sâlih 

Ağa, Prizren’deki pek çok cami ve medreseyi tamir ettirdi ve bölgedeki hayatın 

normalleşmesini sağladı. Bu olağan üstü hizmetlerinden dolayı kendisine sultan 

tarafından paşa unvanı verildi. Salih Paşa, Prizren’de XIX. yüzyıla kadar hüküm 

süren Rotulla ailesine mensup Arnavut paşaları hanedanının kurucusudur. 1806’da 

Tâhir Paşa’nın oğlu Said Paşa isyancı Sırplar’a karşı şehri büyük bir başarı ile 

savundu7. 

 

1. Prizren Sancağı’nda Yönetim 

Prizren 1455’te fethedildikten sonra bir sancak haline getirilip Rumeli Eyaleti’ne 

bağlandı. Arazisinin bir kısmı Vulçitrin Sancağı içerisinde idi8. 1490-91 tarihli cizye 

defterine göre Prizren Sancağı, Rumeli Eyaleti’nin 26 sancağından birisi idi9. 1521-

22 tarihli vilayet ve sancak listelerinin yer aldığı deftere göre Rumeli Eyaleti’nin 33 

sancağı olup bunlardan birisi de Prizren Sancağı idi. 1526 tarihli deftere göre 

veziriazam İbrahim Paşa’nın yönetiminde bulunan Rumeli Eyaleti’nde 30 sancak 

vardı. Bu sancaklardan birisi olan Prizren Sancağı, Küçük Bâli Bey’in tasarrufunda 

olup yıllık hassı 200.000 akçe idi. Kanuni dönemine ait 1533 tarihli defterde de 

Prizren Sancağı, Rumeli Eyaleti’nin 29 sancağından birisi idi.  

1551-53 tarihli cizye defterine göre eyaletin sancak sayısı 26 olarak kaydedilmiş 

olup Prizrin Sancağı da bunlardan birisi idi10. Bu tarihlerde Prizren sancakbeyliği 

görevinde Hasan Kalesi’nin kaydına göre Süleyman Bey isimli bir sancakbeyi görev 

yapmaktaydı11. 1578-88 yıllarına ait kayıtlarda Rumeli Eyaleti’nin 23 sancağı 

arasında Prizren de vardı12. 1570-90 yılları arasında Prizren Sancağı, Prizren, Hoça, 

Maden-i Jajna, Tırgovişte ve Bihor kazalarından oluşmaktaydı13. Hasan Kalesi’nin 

 
6 Generl Piccolomini, sadece Kosova’da değil Üsküp başta olmak üzere Makedonya’daki pek çok Osmanlı 

şehrini de ateşe vererek büyük bir tahribat yapmıştı. İnbaşı-Kul, Üsküp, 22-23. 
7 M. Kiel, “Prizren”, 350-351 
8 Rahman Şahin, Kosova’da Bir Osmanlı Sancağı, Osmanlı Arşiv Belgelerine Göre; Vulçitrin’in Demografik 

ve Ekonomik Dönüşümü (İstanbul: Doğu Kütüphanesi, 2025), 43. 
9  Mehmet İnbaşı, “XVIII. Yüzyılın İkinci Yarısında Rumeli Eyaleti ve İdarecileri”, Osmanlı’da Yönetim ve 

Savaş, ed. M.Y. Ertaş, H. Kılıçaslan (İstanbul: OSARK, 2017), 119 
10 İ. Metin Kunt, Sancaktan Eyalete 1550-1650 Arasında Osmanlı Umerası ve İl İdaresi, İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Matbaası, 1978, 150-152. 
11 Hasan Kalesi, “Vilajeti Prizrenit I”, Perparimi, Reviste Kulturore Dhe Shkencore, Prishtine, 1967, 177. 
12  Kunt, Sancaktan Eyalete, 150-152. 
13 H. Alaca, Prizren, 71. 

39



 

 

 

kaydına göre Prizren Sancakbeyleri; 1570’te Mahmud Bey, 1579’da Hızır Bey isimli 

kimseler idi14. 

Ayn Ali Efendi’nin 1609 tarihli risalesine göre Prizrin Sancağı’nın 17 zeameti 

ve 225 adet timarı vardı15. 1631 tarihli idari taksimat kaydına göre Prizren 

Sancağı, Hüseyin Bey adlı bir sancakbeyini tasarrufunda idi16. Sofyalı Ali Çavuş 

kanunnâmesi ve Hüseyin Hezarfen’in kadına göre Prizren Sancağı, Rumeli 

Eyaleti’nin 22 sancağından birisidir. 

  

2. XVIII. Yüzyılda Pirzren’de Yönetim ve Yöneticiler 

XVIII. yüzyılda Hasan Kalesi ve Hans-Jürgen’in çalışmalarına göre Prizren 

Sancağı’nın 1755 yılına kadar olan ve tespit edilen sancakbeyleri aşağıdaki 

tabloda verilmiştir17. Bunlar içerisinde eksik olanlar ve tespit edilebilenler ise 

başka araştırma ve inceleme eserlerden eklenmiştir. 1755’ten itibaren ise, bu 

çalışmanın ana kaynağı olan tahvil defterindeki veriler değerlendirilmiştir. 

 

  

 
14 Hasan Kalesi – Hans-Jürgen Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, Caspis Za Kulturu i Nauku, Pristina 1 (1967), 

84-85. 
15  Ayn Ali Efendi, Kavânîn-i Âl-i Osman Der Hülâsâ-i Mezâmin-i Defter-i Divân (İstanbul, 1280), 41. 
16 Şerafettin Turan, “XVII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nun İdari Taksimatı”, Atatürk Üniversitesi 1961 

Yıllığı (Ankara, 1963), 210. 
17 H. Kalesi-H. Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, 85-90 

40



 

 

 

Tablo1: Prizren Sancakbeyleri (1695-1755)18 
Mahmud Bey-zâde Mahmud Paşa 1695 

Yakovalı Mahmud Paşa 1695 

Hüdaverdi Paşa 1695 

Zeynel Paşa19 1701 

Hüdaverdi Paşa-zade Ahmed Bey 1706 

Kurd Mehmed Bey20 1702 

Tahir Paşa mutasarrıf 1717 

Süleyman Paşa21 1718 

Feyzullah Paşa 1718 

Kurd Mehmed Paşa22  1718-21 

Ahmed Paşa23 1722 

Ahmed Paşa-zâde Rüstem Bey24 1723 

Ahmed Paşa 1724 

Kurd Mehmed Paşa25 1725 

Arnavud Ömer Paşa26 1726 

Veli Paşa27 1727 

Kurd Mehmed Paşa28 1727 

Taşlıcalı Mehmed Paşa29 1728-29 

Mahmud Vusuli Paşa 1732-33 

Hüseyin Mahmud Paşa 1737 

Üsküplü Hasan Bey 1740 

Ahmed Paşa 1741-42 

Mehmed Kapudan Paşa 1741-42 

Kurdpaşa-zade Abdullah Paşa 1742-43 

Nureddin Paşa 1743 

Derviş Ahmed Paşa 1744 

Yakovalı Mahmud Paşa-zade Hasan Paşa 1747-48 

Salih Paşa 1747-48 

Hasan Paşa 1748 

Hüdaverdi Paşa mutasarrıf 1748-49 

Muhtar Paşa 1748-49 

Derviş Paşa 1749-50 

Salih Paşa 1750 

 
18 Hasan Kalesi, “Vilajeti Prizrenit I”, Perparimi, Reviste Kulturore Dhe Shkencore, Prishtine, 1967, 177; Hasan 

Kalesi – Hans-Jürgen Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, Caspis Za Kulturu i Nauku, Pristina 1(1967), 84-85. 
19 Orhan Kılıç, Osmanlı Devleti’nin İdarî Taksimatı-Eyalet ve Sancak Tevcihatı (Elazığ: Şark Pazarlama, 1997), 

93. 
20 O. Kılıç, Eyalet Sancak, 94. 
21 1729’da İzvornik sancakbeyliğine eski Prizren sancakbeyi Süleyman Paşa tayin edilmişti. Fehameddin Başar, 

Osmanlı Eyalet Tevcihâtı (1717-1730) (Ankara: TTK, 1997), 50. 
22 Kılıç, Eyalet Sancak, 92. 
23 Eski Prizren sancakbeyi. Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 40. 
24 F. Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 40.  
25 Şark Seferine memur olan halen Dukakin Sancakbeyi olan Kurd Mehmed Paşa’ya Prizren Sancağı’nın geliri 

ilhak edilmiştir. Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 46. 
26 Eski Dukakin sancakbeyi. Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 47. 
27 Eski Kırkkilisie sancakbeyi. Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 47. 
28 Şark seferinde görev yapan Kurd Mehmed Paşa’nın hem asker götürmesi hem de seferde 2475 akçe harcadığı 

için ilave olarak Prizren Sancağı ilhaken verilmiştir. Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 47. 
29 Taşlıcalı Mehmed Paşa ismi H. Kalesi’nin kaydından başka aynı zamanda tahvil kayıtlarında da geçmektedir. 

Başar, Osmanlı Eyalet Tevcihâtı, 47. 

41



 

 

 

Tablo 1’de görüldüğü üzere XVIII. yüzyılın ilk yarısında Prizren Sancağı’nda 

görev yapan sancakbeylerinin sayısı 33 idi. Bunlardan Kurd Mehmed Bey 4 defa, 

Ahmed Paşa 3 defa, 1737’deki Avusturya işgalinden sonra Prizren’in yeniden 

inşaasında önemli rol oynayan ve Sultan I. Mahmud tarafından kendisine paşalık 

unvanı verilen Salih Paşa 2 defa sancakbeyliği görevinde bulunmuşlardır. Bunlar 

içerisinde Kurdpaşa-zâdeler ve Muhtar Paşa’nın çocukları da bundan sonraki 

dönemde Prizren yönetiminde söz sahibi olmuşlardır.  

Prizren Sancağı’nın idarecileri, daha çok bu makalenin inceleme konusu olan 

Başbakanlık Osmanlı Arşivi Divan-ı Hümâyun Defterleri arasında bulunan ve vezir, 

beylerbeyi, sancakbeyi ve eyaletin defterdarları gibi yüksek dereceli devlet 

idarecilerinin isimlerinin kaydedildiği Tahvil Defterlerindeki bilgilerden elde 

edilmiştir. 1755-1805 tarihleri arasında Osmanlı Devleti’nde eyalet ve sancaklar ile 

kaptan paşalığa tayinlerin yer aldığı bu defterdeki veriler, XVIII. yüzyılın ikinci 

yarısının aydınlatılmasında ve Osmanlı idari mekanizmasının anlaşılmasında çok 

önemli veriler içermektedir. Bu defter, “Der zemân-ı sadr-ı sudûrü’l-vüzerâ Mustafa 

Paşa ve Reisü’l-küttâb Seyyid Mehmed Avni Efendi tâle bekâhümâ fi 8 L sene 1169” 

şeklinde bir başlıkla başlamaktadır.30 Prizren Sancağı ile ilgili defterde kaydedilen 

atamalar, 8 Şevval 1169 / 6 Temmuz 1756 tarihinden itibaren başlamakta ve 3 Şevval 

1206 / 25 Mayıs 1792 tarihine kadar 36 yıllık bir süreyi ihtiva etmektedir.  

Bu defterlerde valilerin isimleri, önceki görevi, görev yeri, tayin tarihi, tayin şekli 

şayet vezirlik rütbesi verilmiş ise vezâret payesi ile vb ifadeler belirtilerek 

kaydedilmiştir. Sancakbeyi / mutasarrıf olarak tayin edilecek kimsenin unvanı ve 

ismi zikredilmiştir31.  

Rumeli Eyaleti’nin önemli sancaklarından birisi olan Prizren Sancağı’na 

incelenen 36 yıllık süre içerisinde, 60 atama yapılmış olup bunların 21 tanesinin ibka 

39 tanesinin de atama şeklinde olduğu tespit edilmiştir. Dolayısıyla 1556 yılından 

1792 ‘ye kadar Prizren Sancağı’na 39 sancakbeyi tayin edilmiştir. Bunların içerisinde 

bey rütbesini taşıyanların yanında büyük bir kısmının paşa unvanlı kimseler olduğu 

kayıtlarda görülmüştür.  

  

 
30  BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 1; bu defter Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Osmanlı Arşivi tarafından 

yayınlanmıştır. Abdullah Sivridağ vd. (ed.), XVIII. Yüzyılda Osmanlı Bürokrasisi (16 Numaralı Tahvil Defteri) 

(Ankara: Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı, 2019). 
31  BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 1-2. 

42



 

 

 

Prizren Sancağı’na 1750 tarihinde Abdullah Paşa mutasarrıf olarak tayin edilmiş 

ve görevini 1753 tarihine kadar sürdürmüştü. Prizren’de en fazla görev yapanlardan 

birisi olan Ferhad-zâde İsmail Bey’in Prizren Sancakbeyliği kaydına ilk olarak 1753-

54 yıllarında rastlanmaktadır32. 1755’ten Nisan 1757’ye kadar Mustafa Paşa-zâde 

Mehmed Bey’in görev yaptığı ve ibka edildiği kayıtlarda tespit edilmiştir33. 

Prizren Sancağı idarecileri arasında 6 defa tayin edilen 2 defa da ibka edilen 

Ferhad-zâde İsmail Bey, 50 gün ila 1,5 yıl arasında olmak üzere toplamda 5,5 yıl 

görev yapmıştır. İsmail Bey ile ilgili defterde yer alan ilk kayıt 2 Nisan 1757 olup 

Köstendil muhafızı olan İsmail Bey’e Karacadağ seferinde herhangi bir unvan 

verilmeden bizzat katılıp hem de sefer için masraf ettiğine dair Bosna valisi Kâmil 

Ahmed Paşa’nın arzuhâline istinaden Prizren Sancağı Ferhad-zâde İsmail Bey’e 

tevcih edilmiş ve 5 Mart 1758’e kadar yaklaşık 11 ay kadar görev yapmıştı34.   

Hasan Kalesi, İsmail Bey’den sonra Mehmed Paşa’nın mutasarrıf olduğunu 

belirtmesine rağmen bu isimde bir görevliye bu tarihte rastlanmamıştır35. İsmail 

Bey’den sonra yine Prizren’de idarecilik yapanlar arasında ismine çok sık 

rastlananlardan birisi Kahraman Bey olup Mart 1758’den Aralık 1758’e kadar 9 ay 

görev yapmıştı. Bu süre içerisinde bir kez de ibka edilen Kahraman Bey aslında 

Dukakin Sancağı beyi olup Prizren Sancağı, kendisine ilhaken verilmişti36. 

İsmail Bey’in Prizren’de üçüncü idarecilik görevi Aralık 1758’den Nisan 1760’a 

kadar yaklaşık 1,5 yıl sürmüş ve bir kez de ibka edilmişti37. 1742-43 ve 1751-52 

yılları arasında da görev yapan38  ve en son Üsküp Sancağı’nı uhdesinde bulunduran 

Kurd Mehmed Paşa-zâde Abdullah Bey de Nisan 1760-Mart 1761 yılları arasında 1 

yıl görev yapmıştı39. Sonrasında eski Ohri sancakbeyi Kahraman Bey Nisan 1762’ye 

kadar 1 yıl, Nisan 1763’e kadar Klis muhafızı Hacı Osman Bey yine bir yıl kadar 

Prizren’de idarecilik yapmışlardı40. 

 
32 H. Kalesi-H. Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, 88-89. 
33 “Livâ‑i mezbur hâlâ mutasarrıfı Mustafa Paşazâde Mehmed dâme ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun ibkâ” 8 L. 

1169/ 6 Temmuz 1756. BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
34 “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Köstendil mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme ikbâlühûya Karacadağ seferinde 

bilâ‑mansıb mâlen ve bedenen hidemât‑ı mebruresi sebkat eylediğine binâen livâ‑i mezburun ihsân 

buyurulmasını hâlâ Bosna Vâlisi Vezîr‑i mükerrem Kâmil Ahmed Paşa arzıyinhâ ve iltimâs etmekle iltimâsı 

üzere yetmiş senesi Şevvâl‑i mükerreminin sekizinci gününden zabt etmek üzere Prizrin sancağı mumâ‑ileyhe 

bâ‑emr‑i hümâyun tevcîh olunmuşdur.” BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21 
35 H. Kalesi-H. Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, 88-89. 
36 “Livâ‑i mezbur hâlâ Dukakin sancağı mutasarrıfı Kahraman dâme ikbâlühûya ber‑vech‑i ilhâk bâ‑fermân‑ı 

âlî tevcih”, hâlâ mutasarrıfı Kahraman dâme ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun ibkâ”, BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 

16, 21; H. Kalesi-H. Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, 88-89. 
37 “Livâ‑i mezbur mutasarrıf‑ı sâbıkı Ferhâdzâde İsmail dâme ikbâlühûya bâ‑fermân‑ı âlî tevcih olunmuşdur.” 

BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
38 Kalesi-H. Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, 88-89. 
39 Livâ‑i mezbur yetmiş üç Ramazân'ı gurresinden zabt etmek üzere sâbıkâ Üsküb mutasarrıfı Kurd Mehmed 

Paşazâde Abdullah dâme ikbâlühûya bâ‑fermân‑ı âlî tevcîh olunmuşdur”. BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
40  BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 

43



 

 

 

Ferhad-zâde İsmail Bey’in dördüncü defa ataması Nisan 1763’ten Eylül 

1764’e kadar 1,5 yıl sürdükten41 sonra Kahraman Bey, 29 Eylül-6 Ekim 1764 

tarihleri arasında 8 günlük bir süre için tayin edilmiş42 ise de 7 Ekim 1764’te 

yeniden Ferhad-zâde İsmail Bey atanmış43 ve yaklaşık 2 yıl görevini 

sürdürmüştü.   

Mayıs 1765’te İsmail Bey’in yerine Klis sancağı eski mutasarrıfı Ahmed Bey 

tayin edilmiş ve Mart 1766 tarihine kadar yaklaşık 10 ay görevini sürdürmüştür44. 

Mart 1766 tarihinde İsmail Bey’in ismine yeniden rastlanmış olup bu dönemde 

Prizren’de 50 günlük idarecilik yaptıktan45 sonra azledilerek yerine önce Abdi 

Paşa tayin edilmiş ise de bu tayin iptal edilmiş46 ve Prizren’e Mart 1767’ye kadar 

mutasarrıflık yapacak olan Ali Bey, sancakbeyliği rütbesi verilerek tayin 

edilmiştir47. 

 Ferhad-zâde İsmail Bey’in Prizren’deki son idareciliği Mart 1767’den Şubat 

1768’e kadar bir yıl daha sürmüştür48. Bundan sonraki kayıtlarda İsmail Bey’in 

ve çocuklarının ismine rastlanılmaması artık bu aileye Prizren’de herhangi bir 

idarecilik görevinin verilmediğin göstermektedir. İsmail Paşa’nın önceden de 

Prizren’deki görevinden sonra Köstendil’e gönderildiği, yeniden atandığında da 

Köstendil’deki ikinci görevinin bittiği tahmin edilmektedir. Muhtemelen yeniden 

Köstendil taraflarına gönderilmiş olmalıdır. İsmail Bey’in Prizren’de toplamda 

6,5 yıldan fazla görev yaptığı anlaşılmaktadır.  

  

 
41  “Mumâ‑ileyh İsmail dâme ikbâlühûnun hüsn‑i süluk ile hareketini Rumeli Vâlisi Vezîr‑i mükerrem saâdetlü Ali 

Paşa hazretleri arz ve livâ‑i mezburun kuzât ve nüvvâb ve ahâli dahi arz ve mahzar ile livâ‑i mezburun ibkâsını 

istirhâm eylediklerine binâen şeref‑sudur bulan emr‑i hümâyun mucebince livâ‑i mezbur mumâ‑ileyh İsmail 

dâme ikbâlühûya ibkâ kılınmışdır.” BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
42  “Livâ‑i mezbur mutasarrıf‑ı sâbıkı Kahraman dâme ikbâlühûya Rumeli Vâlisi Vezîr‑i mükerrem saâdetlü 

Mehmed Paşa hazretlerinin iltimâsı ve şeref‑sudur olan hatt‑ı hümâyun‑ı şevket‑makrun mucebince tevcîh 

olunmuşdur.” BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
43  “Livâ‑i mezbur ahâlinin arz ve mahzar ve arzuhâli muceblerince bâ‑hatt‑ı hümâyun mutasarrıf‑ı sâbıkı İsmail 

dâme ikbâlühûya tevcîh olunmuşdur.” BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
44  “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Klis sancağına mutasarrıf Ahmed dâme ikbâlühûya bâ‑emr‑i hümâyun tevcih” BOA. 

A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
45  “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Köstendil mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh 

olunmuşdur.” A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
46  “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Çorum sancağına mutasarrıf Abdi Paşa dâmet meâlîhiye bâ‑fermân‑ı âlî tevcîh 

olunmuşdur. İşbu emir geriye gelmişdir” A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21 
47  “Livâ‑i mezbur rütbe‑i mîr‑livâlık ile Ali Bey zîde mecdühûya bâ‑iltimâs‑ı hânî ve bâ‑fermân‑ı âlî tevcîh 

olunmuşdur.” A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
48  “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Köstendil mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh 

olunmuşdur.” A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 

44



 

 

 

Yanya’nın eski mutasarrıfı olan Mahmud Paşa-zâde Ali Paşa, iki defa ibka 

edilmek suretiyle Şubat 1768’den Şubat 1772’ye kadar aralıksız olarak 4 yıl 

görev yaptığı tespit edilmiştir49. Ali Paşa’dan sonra Ocak 1744’e kadar eski 

Alacahisar mutasarrıf olan Emrullah Paşa, Prizren sancağını idare etmiştir50.  

Prizren Sancağı’nda Ocak 1774’ten Ekim 1778’e kadar eski Dukakin beyi 

Kahraman Paşa-zâde Tâhir Paşa 8 ay, Yanya mutasarrıfı Vezir Süleyman Paşa 

4,5 ay, Üsküp eski mutasarrıf Receb Paşa 7 ay, Alacahisar mutasarrıfı İşpuzili 

Abdullah Paşa 3 ay, Kayseri sancakbeyi Kekozâde Ali Paşa'nın oğlu Seyfeddin 

Paşa 6 ay, Kurd Mehmed Paşa’nın torunu eski Sultanönü sancakbeyi Mehmed 

Paşa 45 gün, İlbasan eski mutasarrıfı Muhtar Paşa-zâde Abdullah Paşa 6 ay, 

Gürcü-zâde Halil Paşa 4 ay, eski idarecilerden Seyfeddin Paşa 1 yıl 7 ay süreyle 

görev yapmışlardır51. Bunlardan Gürcü-zâde Halil Paşa, eski Kars muhafızı olup 

halen Erzurum’da olup bölgede hizmet ettiği için kendisine ilave gelir sağlamak 

amacıyla tayin edilmiştir52. Keza Seyfeddin Paşa’nın da Akkirman kalesini 

muhafaza şartıyla Prizren idareciliğini verildiği belirtilmektedir53.  

Ali Paşa-zâde Halil Paşa ile ilgili dikkat çekici bir kayıt vardır54. Buna göre 

Halil Paşa, 250 nefer askeri ile silahlı bir şekilde bizzat kendisi de katılmak 

şartıyla Rumeli valisi İsmail ser-askeri Vezir Abdullah Paşa’nın maiyeti altına 

girip Kili veya Akkirman’dan birisinin muhafazasında olmak şartıyla taahhütte 

bulunduğu için 19 Ekim 1778’den 18 Nisan 1779’a kadar Prizren şehri kendisine 

tahsis edilmişti. Halil Paşa’dan sonra Kahraman Paşa-zâdelerden Abdi Paşa 2 ay, 

sonrasında önceki sancakbeyi Seyfeddin Paşa 7 ay, Muhtar Paşa-zâde Abdullah 

Paşa Ocak-Ekim 1780 arasında 9 ay görev yapmıştı. 

  

 
49 “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Yanya mutasarrıfı Mahmud Paşazâde Ali Paşa'ya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcih 

olunmuşdur. Livâ‑i mezbur mumâ‑ileyhe bâ‑hatt‑ı hümâyun‑ı şevket‑makrun ibkâ ve mukarrer kılınmışdır”, 

A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
50 “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Alacahisar mutasarrıfı Emrullah Paşa'ya tevcîh olunmuşdur”, A.DVN. Tahvil Defteri 

16, 21. 
51 A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
52 Livâ‑i mezbur sâbıkâ Kars muhâfızı olup hâlâ Erzurum'da olan Gürcüzâde Halil Paşa'ya Kars seraskeri 

maiyyetinde ta‘yîn eylediği hidemâtda izhâr‑ı gayret eylemek şartıyla tevcîh olunmuşdur” A.DVN. Tahvil 

Defteri 16, 21. 
53 “Livâ‑i mezbur mutasarrıf‑ı esbakı Ali Paşazâde Seyfeddin Paşa'ya Akkirman kalesi muhâfazası şartıyla 

tevcîh olunmuşdur”. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 21. 
54 Livâ‑i mezbur Ali Paşazâde Halil Paşa'ya taahhüdü üzere iki yüz elli nefer güzîde ve müsellah kışlak askeri 

tahrîr ve techîz ve kendisi bi'n‑nefs Rumeli Vâlisi ve İsmail cânibi Seraskeri Vezîr Abdullah Paşa hazretlerinin 

maiyyetine varıp Kili ve Akkirman'dan birinin muhâfazasına ta‘yîn ve vezîr‑i müşârun‑ileyhin emr ve re’yi 

üzere hareket eylemeleri ve zikrolunan askerin bir neferi geri kalmamak ve firâr etmemek şartıyla tevcîh 

olunmuşdur. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 22. 

45



 

 

 

Dukakin mutasarrıflığını da uhdesinde bulunduran Mahmud Paşa-zâde Ali 

Paşa, Ada-i Kebir kalesi muhafazasını sürdürmek ve Prizren’e reayaya karşı 

hoşnut davranan birisini mütesellim olrak tayin etmek şartıyla Kasım 1780’de 

tayin edilmiş, üç defa ibka edilmek suretiyle Kasım 1783’e kadar 3 yıl Prizren 

sancağını uhdesinde bulundurmuştu55. 

Prizren şehrinin imarında rol oynayan Salih Paşa’nın oğlu İsmail Bey, 700 

nefer asker ile Rumeli valisinin hizmetinde görev yapmak şartıyla56 mir-mirân 

rütbesi ile Prizren’e tayin edilmiş, Kasım 1783’ten Ağustos 1785’e kadar 1 yıl 10 

ay görev yapmıştı. İsmail Bey’den sonra 5 ay kadar görev yapan Ali Paşa’nın 

oğlu Mahmud Bey, Perezen adasını muhafaza etmek şartıyla tayin edilmişti.  

Bir önceki sancakbeyi Salih Paşa’nın oğlu İsmail Paşa57, Şubat 1786’dan 

Şubat 1787’ye kadar Fethü’l-İslam kalesinin muhafazası şartıyla tayin edilmiş ve 

bir defa da ibka edilmişti. Yerine Keko Ali Paşa-zâde Seyfeddin tayin edilmiş 14 

ay kadar görev yapmıştı. İsmail Paşa’nın Mayıs 1788’de tekrar tayin edildiği ve 

Ekim ayına kadar bu görevi sürdürdüğü görülmektedir.  

Defterde kaydedilen Prizren mutasarrıf aynı zamanda Ada-i Kebir 

muhafızlığını da uhdesinde bulunduran Tahir Paşa olup Ekim 1788’den Mart 

1791’e kadar üç defa ibka edilmek suretiyle yaklaşık 2,5 yıl sürmüştü58. Tahir 

Paşa’dan sonra şehrin idaresi Mart 1791’de kardeşi mir-mirandan Rüstem 

Paşa’ya verilmiş 2 defa ibka edilmek suretiyle bu görevine uzun süre devam 

etmişti59.  

Hasan Kalesi, Tahir Paşa ile kardeşi Rüstem Paşa’nın dönüşümlü olarak 1801 

yılına kadar idare ettiklerini kaydetmektedir60. 

1809-1836 yılları arasında Prizren, Rotulla ailesinin en önemli siması olan 

Mahmud Paşa tarafından idare edildi. 1809’da Mahmud Paşa, Niş yakınlarındaki 

isyancıları dağıttı ve ardından Semendire ile Belgrad’ı tekrar geri aldı. 1821’de 

Yunan ayaklanmasının bastırılmasında bulundu. 1836’da İşkodra’nın isyancı 

veziri olan Buşatlı Mustafa Paşa’nın tarafına geçince Anadolu’ya sürülerek 

burada idam edildi. Oğlu Emin Paşa yerine geçerek 1843 yılında ölümüne kadar 

idarede kaldı. Rotulla paşaların zamanında Prizren büyük gelişmeler kaydetti. 

 
55 “Livâ‑i mezbur sâbıkâ Dukakin mutasarrıfı Mahmud Paşazâde Ali Paşa'ya Ada‑i Kebîr kalesi muhâfazasında 

kıyâm ve reâyâ‑perver ve ahâlisinin hoşnud oldukları bir münâsib kimesneyi mütesellim nasbeylemek şartıyla 

tevcîh olunmuşdur. Ada‑i Kebîr kalesi muhâfazası şartıyla, 3 ibka”. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 22. 
56 “Livâ‑i mezbur Prizrin sancağı Mütesellimi Emrullah Paşa karındaşı Sâlih Paşazâde İsmail Bey'e yedi yüz 

nefer ile Rumeli vâlisi maiyyetinde hidemâtda kıyâm eylemesi şartıyla rütbe‑i mîr‑i mîrânî ile tevcih. 2 ibka”, 

A.DVN. Tahvil Defteri 16, 22. 
57 “Livâ‑i mezbur sâbıkâ mutasarrıfı mîr‑i mîrân Sâlih Paşazâde İsmail Paşa'ya Fethülislâm muhâfazasında 

bulunmak şartıyla bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh olunmuşdur. 1 ibka”. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 22. 
58 “Ada‑i Kebîr Muhâfızı mîr‑i mîrândan Tâhir Paşa'ya tevcih. 3 ibka”. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 22. 
59 “Livâ‑i mezbur Tâhir Paşa birâderi mîr‑i mîrândan Rüstem Paşa'ya tevcih. 2 ibka”. A.DVN. Tahvil Defteri 16, 

22. 
60 H. Kalesi-H. Kornrumf, “Prizrenski Vilajet”, 88-89. 

46



 

 

 

1831tarihlerinde Emin Paşa Prizren’de yapılmış son önemli Osmanlı Camisi ile 

bir medrese inşa ettirdi. Caminin iki yüzyıllık eski Sofu Sinan Camii’nden 

esinlendiği açıkça görülmektedir61. 

Emin Paşa’nın ölümünden sonra eyaletlerin yeniden düzenlenmesi 

çerçevesinde Prizren büyük bir idarî ünitenin merkezi oldu. Şehrin kalkınmasında 

bunun çok olumlu etkileri görüldü. Devam eden düzenlemelerden sonra büyük 

Prizren vilâyeti çeşitli küçük ünitelere ayrıldı, bu arada yeni Kosova vilâyetinin 

merkezi Üsküp’e taşındı. Bu gelişme ve 1880’li yıllardaki demiryollarının inşası 

neticesinde ticaret yollarının değişmesiyle birlikte Prizren de giderek önemini 

kaybetti. 

1857’de Rus konsolosu Aleksandar Giljferding, Prizren’de 3000 Müslüman, 

900 Ortodoks Sırp ve 100 Katolik hânesinin bulunduğunu belirtir, bu durumda 

Müslüman nüfusun oranı % 75’tir. 1861 yılında Frano Jukić, Prizren’in nüfusunu 

4000 hâne ve 20.000 kişi olarak tahmin etmiştir. 1865’te Alman seyyahı ve bilim 

adamı Johann Georg von Hahn ise burada uzun süre ikamet eden Petelenz’in 

rakamlarına dayanarak Prizren’in nüfusunun 11.540 hâneden ibaret bulunup 

bunların 8400’ünün Müslüman, 3000’inin Ortodoks ve 150’sinin Katolik hanesi 

olduğunu belirtir. Bu hanelerde 36.000’i Müslüman olan (% 78) toplam 46.000 

nüfus yaşıyordu62. 

Prizren, 1878-1881 yılları arasında Osmanlı tarihinde “Arnavutluk isyanı” 

diye anılan olaya sahne oldu. 10 Haziran 1878’de Prizren Arnavut Cemiyeti 

kuruldu. Ocak 1881’de Ömer Prizreni başkanlığında geçici Arnavut hükümeti 

teşkil edildi. Bu dönemde Üsküp dâhil Kosova’nın birçok bölgesi bu hükümetin 

idaresine geçti. Nisan 1881’de Derviş Paşa kumandasındaki Osmanlı kuvvetleri 

Kosova’da Arnavut bağımsızlık yanlılarının eline geçen bölgeleri geri aldı. 3000 

Arnavut Anadolu’ya sürgün edildi. Prizren Arnavut Cemiyeti dağıtılarak üyeleri 

çeşitli mahkemelere sevk edildi. 1912 yılındaki I. Balkan Savaşı esnasında 

Prizren, General Janković kumandasındaki Sırplar tarafından ele geçirildi. Çok 

sayıda Müslüman nüfus katledildi. Kale içi her şeyiyle havaya uçuruldu. Fâtih 

Sultan Mehmed Camii tekrar kilise yapıldı, Rotulla Mahmud Paşa’nın binaları 

tamamen yerle bir edildi. Ardından bazı tarihî camiler de yıkıldı. 1912 

olaylarında ve savaşlar esnasında ortaya çıkan yıkım, uzun süre giderilemedi. 

Tito yönetiminde geçen yıllarda Hıristiyanlığa ve İslama ait tarihî eserlerde 

yoğun bir restorasyon çalışması gerçekleştirilmiştir63. 

 

 
61  Kiel, “Prizren”, 350-351 
62 M. Kiel, “Prizren”, 351. 
63 M. Kiel, “Prizren”, 351 

47



 

 

 

1999-2000 yıllarında cereyan eden Kosova savaşları esnasında en önemli 

Osmanlı eserleri Sırplar’ın oluşturduğu özel “yıkım komandoları” tarafından 

havaya uçurulmak istendi. Birleşmiş Milletler’e bağlı Alman askerlerinin 

vaktinde gelişiyle şehir bu yıkımdan kurtulmuş oldu. Bu olayların kötü 

etkilerinden dolayı geride kalan Sırp nüfusu Prizren’den çıkartıldı. Özellikle son 

yıllarda Prizren tekrar büyümeye ve genişlemeye başladı. Sahip olduğu Osmanlı 

havasını ve o döneme ait tarihî eserleri hâlâ muhafaza etmekte, ayrıca bu eserleri 

Türkiye Cumhuriyeti’nin etkin katılımıyla tekrar onarmakta ve yeniden inşa 

etmektedir64. 

Sonuç olarak; Günümüzde Prizren, Balkanlar’ın üç dilinin konuşulduğu bir 

şehir olarak Kososva’da müstesna bir yere sahiptir. Prizren pek çok camisi, 

medresesi, hamamı ile birlikte Balkanlar’daki Osmanlılardan günümüze intikal 

eden İslâm kültürünün en önemli eserlerini barındırmaktadır. Osmanlı 

döneminde bütün Balkanların yaşadığı Osmanlı Barışının (Pax Ottoman) zaman 

zaman Sırp tehdidi ile birlikte akamete uğramasına rağmen, günümüzde huzur ve 

barışın yaşandığı bir bölgedir. Prizren, Balkanlar’da Saraybosna ve Üsküp’ten 

sonra en çok tarihî caminin bulunduğu şehir olma özelliğini de taşımaktadır. 

Özellikle günümüzde TİKA vasıtasıyla bu eserlerin tamir ve onarımı yapılmakta, 

gelecek nesillere aktarılmaya çalışılmaktadır.  

  

 
64  M. Kiel, “Prizren”, 350-351. 

48



 

 

 

Kaynakça 

BOA. A.DVN. Tahvil Defteri 16,  

Sivridağ Abdullah vd. (ed.). XVIII. Yüzyılda Osmanlı Bürokrasisi (16 Numaralı 

Tahvil Defteri). Ankara: Türkiye Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı Devlet 

Arşivleri Başkanlığı, 2019. 

Ayn Ali Efendi, Kavânîn-i Âl-i Osman Der Hülâsâ-i Mezâmin-i Defter-i Divân. 

İstanbul,1280. 

Alaca, Hanefi. XV-XVI. Yüzyıllarda Prizren Sancağı. Ankara: Yıldırım Beyazıt 

Üni. Sosyal Bil. Ens., Basılmamış Doktora Tezi, 2017. 

Başar, Fehameddin. Osmanlı Eyalet Tevcihâtı (1717-1730). Ankara: TTK, 1997. 

İnbaşı, Mehmet, “XVIII. Yüzyılın İkinci Yarısında Rumeli Eyaleti ve 

İdarecileri”. Osmanlı’da Yönetim ve Savaş. ed. M.Y. Ertaş, H. Kılıçaslan, 

İstanbul: Osark, 2017. 

İnbaşı, Mehmet – Kul, Eyüp. Balkanlarda Bir Türk Şehri Üsküp. Ankara: TTK, 

2018. 

Kalesi, Hasan. “Vilajeti Prizrenit I”. Perparimi, Reviste Kulturore Dhe 

Shkencore. Prishtine, 1967. 

Kalesi, Hasan– Kornrumf, Hans-Jürgen. “Prizrenski Vilajet”, Caspis Za Kulturu 

i Nauku, Pristina. 1 (1967). 

Kılıç, Orhan. Osmanlı Devleti’nin İdarî Taksimatı-Eyalet ve Sancak Tevcihatı. 

Elazığ: Şark Pazarlama, 1997. 

Kiel, Machiel, “Prizren”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 34/ 349-

350. İstanbul: TDV Yayınları, 2007.  

Kunt, İ. Metin. Sancaktan Eyalete 1550-1650 Arasında Osmanlı Umerası ve İl 

İdaresi. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Matbaası, 1978. 

Mırmıça, Raif. Kosova’da Osmanlı Mimari Eserleri. Cilt 1, Ankara: AKDTYK, 

1999. 

Şahin, Rahman. Kosova’da Bir Osmanlı Sancağı, Osmanlı Arşiv Belgelerine 

Göre; Vulçitrin’in Demografik ve Ekonomik Dönüşümü.  İstanbul: Doğu 

Kütüphanesi, 2025. 

Turan, Şerafettin. “XVII. Yüzyılda Osmanlı İmparatorluğu’nun İdari Taksimatı”. 

Atatürk Üniversitesi 1961 Yıllığı. Ankara, 1963. 

Uzunçarşılı, İ. H., Osmanlı Tarihi. Cilt II, Ankara: TTK, 1983.  

 

  

49



 

 

 

EKLER 

Ek 1: Prizren Sancağı İdarecileri (1755-1790)65 

İdarecinin Adı Tayin 

Tarihi 

Ayrılış 

Tarihi 

Görev 

süresi 

Tayin açıklaması 

Mustafa 

Paşazâde 

Mehmed 

8 L. 1169/ 

6 Temmuz 

1756 

11 B. 

1170/ 1 

Nisan 

1757 

 Livâ‑i mezbur hâlâ mutasarrıfı 

Mustafa Paşazâde Mehmed dâme 

ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun ibkâ 

Ferhâdzâde 

İsmail 

12 B. 

1170/ 2 

Nisan 1757 

23 C 

1171/ 4 

Mart 

1758 

11 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Köstendil 

mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme 

ikbâlühûya Karacadağ seferinde 

bilâ‑mansıb mâlen ve bedenen 

hidemât‑ı mebruresi sebkat eylediğine 

binâen livâ‑i mezburun ihsân 

buyurulmasını hâlâ Bosna Vâlisi 

Vezîr‑i mükerrem Kâmil Ahmed Paşa 

arzıyinhâ ve iltimâs etmekle iltimâsı 

üzere yetmiş senesi Şevvâl‑i 

mükerreminin sekizinci gününden 

zabt etmek üzere Prizrin sancağı 

mumâ‑ileyhe bâ‑emr‑i hümâyun 

tevcîh olunmuşdur 

Kahraman 24 C 1171/ 

5 Mart 

1758 

2 R 

1172/ 3 

Aralık 

1758 

9 ay Livâ‑i mezbur hâlâ Dukakin sancağı 

mutasarrıfı Kahraman dâme 

ikbâlühûya ber‑vech‑i ilhâk 

bâ‑fermân‑ı âlî tevcih, 1 ibka 

Ferhâdzâde 

İsmail 

3 R 1172/ 4 

Aralık 

1758 

14 Ş 

1173/ 1 

Nisan 

1760 

1 yıl 

5 ay 

Livâ‑i mezbur mutasarrıf‑ı sâbıkı 

Ferhâdzâde İsmail dâme ikbâlühûya 

bâ‑fermân‑ı âlî tevcih olunmuşdur. 1 

ibka 

Kurd Mehmed 

Paşazâde 

Abdullah 

15 Ş 1173/ 

2 Nisan 

1760 

26 B 

1174/ 3 

Mart 

1761 

1 yıl Livâ‑i mezbur yetmiş üç Ramazân'ı 

gurresinden zabt etmek üzere sâbıkâ 

Üsküb mutasarrıfı Kurd Mehmed 

Paşazâde Abdullah dâme ikbâlühûya 

bâ‑fermân‑ı âlî tevcîh olunmuşdur 

Kahraman 27 B 1174/ 

4 Mart 

1761 

4 L 1175/ 

28 Nisan 

1762 

1 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ Ohri sancağı 

mutasarrıfı Kahraman dâme 

ikbâlühûya bâ‑fermân‑ı âlî tevcih 

olunmuşdur 

Hacı Osman 5 L 1175/ 

29 Nisan 

1762 

9 L 1176/ 

23 Nisan 

1763 

1 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ Klis mutasarrıfı 

Hacı Osman dâme ikbâlühûya 

bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh. 

 
65  A.DVN. Tahvil Defteri, 16, 21-22. 

50



 

 

 

Ferhâdzâde 

İsmail 

10 L 1176/ 

24 Nisan 

1763 

1 R 

1178/ 28 

Eylül 

1764 

1 yıl 

5 ay 

Livâ‑i mezbur sâbıkâ Avlonya 

mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme 

ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcih;  

Mumâ‑ileyh İsmail dâme ikbâlühûnun 

hüsn‑i süluk ile hareketini Rumeli 

Vâlisi Vezîr‑i mükerrem saâdetlü Ali 

Paşa hazretleri arz ve livâ‑i mezburun 

kuzât ve nüvvâb ve ahâli dahi arz ve 

mahzar ile livâ‑i mezburun ibkâsını 

istirhâm eylediklerine binâen 

şeref‑sudur bulan emr‑i hümâyun 

mucebince livâ‑i mezbur mumâ‑ileyh 

İsmail dâme ikbâlühûya ibkâ 

kılınmışdır 

Kahraman 2 R 1178/ 

29 Eylül 

1764 

9 R 

1178/ 6 

Ekim 

1764 

8 gün Livâ‑i mezbur mutasarrıf‑ı sâbıkı 

Kahraman dâme ikbâlühûya Rumeli 

Vâlisi Vezîr‑i mükerrem saâdetlü 

Mehmed Paşa hazretlerinin iltimâsı ve 

şeref‑sudur olan hatt‑ı hümâyun‑ı 

şevket‑makrun mucebince tevcîh 

olunmuşdur. 

(Ferhad-zâde) 

İsmail 

10 R 1178/ 

7 Ekim 

1764 

12 Za 

1178/ 3 

Mayıs 

1765 

7 ay Livâ‑i mezbur ahâlinin arz ve mahzar 

ve arzuhâli muceblerince bâ‑hatt‑ı 

hümâyun mutasarrıf‑ı sâbıkı İsmail 

dâme ikbâlühûya tevcîh olunmuşdur 

Ahmed 13 Za 

1178/ 4 

Mayıs 

1765 

5 L 1179/ 

17 Mart 

1766 

10 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Klis sancağına 

mutasarrıf Ahmed dâme ikbâlühûya 

bâ‑emr‑i hümâyun tevcîh 

Ferhâdzâde 

İsmail 

6 L 1179/ 

18 Mart 

1766 

28 Za 

1179/ 8 

Mayıs 

1766 

50 gün Livâ‑i mezbur sâbıkâ Köstendil 

mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme 

ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh 

olunmuşdur. 

Abdi Paşa 21 Za 1179 Terkîn, 

işbu emir 

geriye 

gelmişdir 

 Livâ‑i mezbur sâbıkâ Çorum 

sancağına mutasarrıf Abdi Paşa dâmet 

meâlîhiye bâ‑fermân‑ı âlî tevcîh 

olunmuşdur. 

Ali Bey 29 Za 

1179/ 9 

Mayıs 

1766 

4 L 1180/ 

5 Mart 

1767 

10 ay Livâ‑i mezbur rütbe‑i mîr‑livâlık ile 

Ali Bey zîde mecdühûya bâ‑iltimâs‑ı 

hânî ve bâ‑fermân‑ı âlî tevcîh 

olunmuşdur. 

Ferhâdzâde 

İsmail 

5 L 1180/6 

Mart 1767 

3 L 1181/ 

22 Şubat 

1768 

1 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ Köstendil 

mutasarrıfı Ferhâdzâde İsmail dâme 

ikbâlühûya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh 

olunmuşdur. 

51



 

 

 

Mahmud 

Paşazâde Ali 

Paşa 

4 L 1181/ 

23 Şubat 

1768 

11 Za 

1185/ 15 

Şubat 

1772 

4 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ Yanya 

mutasarrıfı Mahmud Paşazâde Ali 

Paşa'ya bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcih 

olunmuşdur. 2 ibka 

Emrullah Paşa 12 Za 

1185/ 16 

Şubat 1772 

8 Za 

1187/ 21 

Ocak 

1774 

2 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ Alacahisar 

mutasarrıfı Emrullah Paşa'ya tevcîh 

olunmuşdur. 1 ibka 

Kahraman 

Paşazâde Tâhir 

Paşa 

9 Za 

1187/22 

Ocak 1774 

7 B 

1188/ 13 

Eylül 

1774 

8 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Dukakin 

mutasarrıfı Kahraman Paşazâde Tâhir 

Paşa'ya tevcîh olunmuşdur 

Vezîr Süleyman 

Paşa 

8 B 1188/ 

14 Eylül 

1774 

1 Z 1188/ 

2 Şubat 

1775 

4,5 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Yanya 

mutasarrıfı Vezîr‑i mükerrem saâdetlü 

Süleyman Paşa hazretlerine tevcîh 

Receb Paşa 2 Z 1188/ 3 

Şubat 1775 

11 C 

1189/9 

Ağustos 

1775 

7 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Üsküb 

mutasarrıfı Receb Paşa'ya tevcîh 

olunmuşdur 

İşpuzili Abdullah 

Paşa 

12 C 1189/ 

10 Ağustos 

1775 

21 N 

1189/ 15 

Kasım 

1775 

3 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Alacahisar 

mutasarrıfı İşpuzili Abdullah Paşa'ya 

tevcîh olunmuşdur 

Kekozâde Ali 

Paşa'nın oğlu 

Seyfeddin Paşa 

22 N 1189/ 

16 Kasım 

1775 

26 M 

1190/ 17 

Mart 

1776 

6 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Kayseriyye 

sancağına mutasarrıf Kekozâde Ali 

Paşa'nın oğlu Seyfeddin Paşa'ya 

tevcîh olunmuşdur 

Kurd Mehmed 

Paşa hafîdi 

Mehmed Paşa 

27 M 1190/ 

18 Mart 

1776 

7 R 

1190/ 26 

Mayıs 

1776 

45 gün Livâ‑i mezbur sâbıkâ Sultanönü 

mutasarrıfı Kurd Mehmed Paşa hafîdi 

Mehmed Paşa'ya tevcih olunmuşdur 

Muhtar Paşazâde 

Abdullah Paşa 

8 R 1190/ 

27 Mayıs 

1776 

1 Za 

1190/ 11 

Aralık 

1776 

6 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ İlbasan 

mutasarrıfı Muhtar Paşazâde 

Abdullah Paşa'ya tevcîh olunmuşdur. 

1 ibka 

Gürcüzâde Halil 

Paşa 

1 Za 1190/ 

12 Aralık 

1773 

23 M 

1191/ 3 

Mart 

1777 

3 yıl      

3 ay 

Livâ‑i mezbur sâbıkâ Kars muhâfızı 

olup hâlâ Erzurum'da olan Gürcüzâde 

Halil Paşa'ya Kars seraskeri 

maiyyetinde ta‘yîn eylediği 

hidemâtda izhâr‑ı gayret eylemek 

şartıyla tevcîh olunmuşdur 

Ali Paşazâde 

Seyfeddin Paşa 

24 M 1191/ 

4 Mart 

1777 

26 N 

1192/ 18 

Ekim 

1778 

1 yıl 

7 ay 

Livâ‑i mezbur mutasarrıf‑ı esbakı Ali 

Paşazâde Seyfeddin Paşa'ya 

Akkirman kalesi muhâfazası şartıyla 

tevcîh olunmuşdur. 1 ibka 

52



 

 

 

Ali Paşazâde 

Halil Paşa 

27 N 1192/ 

19 Ekim 

1778 

1 R 

1193/ 18 

Nisan 

1779 

7 ay Livâ‑i mezbur Ali Paşazâde Halil 

Paşa'ya taahhüdü üzere iki yüz elli 

nefer güzîde ve müsellah kışlak askeri 

tahrîr ve techîz ve kendisi bi'n‑nefs 

Rumeli Vâlisi ve İsmail cânibi 

Seraskeri Vezîr Abdullah Paşa 

hazretlerinin maiyyetine varıp Kili ve 

Akkirman'dan birinin muhâfazasına 

ta‘yîn ve vezîr‑i müşârun‑ileyhin emr 

ve re’yi üzere hareket eylemeleri ve 

zikrolunan askerin bir neferi geri 

kalmamak ve firâr etmemek şartıyla 

tevcîh olunmuşdur. 

Kahraman 

Paşazâde Abdi 

Paşa 

2 R 1193/ 

19 Nisan 

1779 

4 C 

1193/ 19 

Haziran 

1779 

2 ay Livâ‑i mezbur Kahraman Paşazâde 

Abdi Paşa'ya tevcîh olunmuşdur 

Seyfeddin Paşa 5 C 1193/ 

20 Haziran 

1779 

19 M 

1194/ 26 

Ocak 

1780 

7 ay Livâ‑i mezbur [mutasarrıf‑ı] sâbıkı 

Seyfeddin Paşa'ya tevcîh olunmuşdur. 

İ ibka 

Muhtar Paşazâde 

Abdullah Paşa 

20 M 

1194/27 

Ocak 1780 

3 L 1194/ 

2 Ekim 

1780 

9 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Resmo Muhâfızı 

mîr‑i mîrândan Muhtar Paşazâde 

Abdullah Paşa'ya tevcih olunmuşdur 

Hacı Paşazâde 

Kalu Mehmed 

Paşa 

4 L 1194/ 4 

Ekim 1780 

26 Z 

1194/ 23 

Kasım 

1780 

1 ay Livâ‑i mezbur sâbıkâ Yanya 

mutasarrıfı mîr‑i mîrândan Hacı 

Paşazâde Kalu Mehmed Paşa'ya 

tevcîh olunmuşdur. 

Mahmud 

Paşazâde Ali 

Paşa 

27 Z 1194/ 

24 Kasım 

1780 

6 Z 1197/ 

2 Kasım 

1783 

3 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ Dukakin 

mutasarrıfı Mahmud Paşazâde Ali 

Paşa'ya Ada‑i Kebîr kalesi 

muhâfazasında kıyâm ve reâyâ‑perver 

ve ahâlisinin hoşnud oldukları bir 

münâsib kimesneyi mütesellim 

nasbeylemek şartıyla tevcîh 

olunmuşdur. 

Ada‑i Kebîr kalesi muhâfazası 

şartıyla, 3 ibka 

Emrullah Paşa 

karındaşı Sâlih 

Paşazâde İsmail 

Bey 

7 Z 1197/ 3 

Kasım 

1783 

11 L 

1199/ 17 

Ağustos 

1785 

1 yıl 

10 ay 

Livâ‑i mezbur Prizrin sancağı 

Mütesellimi Emrullah Paşa karındaşı 

Sâlih Paşazâde İsmail Bey'e yedi yüz 

nefer ile Rumeli vâlisi maiyyetinde 

hidemâtda kıyâm eylemesi şartıyla 

rütbe‑i mîr‑i mîrânî ile tevcih. 2 ibka 

Vezîr Süleyman 

Paşa'nın birâderi 

mîr‑i mîrân Ali 

12 L 1199/ 

18 Ağustos 

1785 

6 R 

1200/ 6 

5 ay Livâ‑i mezbur İlbasanlı Vezîr 

Süleyman Paşa'nın birâderi mîr‑i 

mîrândan Ali Paşa'nın oğlu Mahmud 

53



 

 

 

Paşa'nın oğlu 

Mahmud Bey 

Şubat 

1786 

Bey'e rütbe‑i mîr‑i mîrânî ve Perezen 

Adası muhâfazası şartıyla tevcîh. 

Sâlih Paşazâde 

İsmail Paşa 

7 R 1200/ 7 

Şubat 1786 

24 R 

1201/ 13 

Şubat 

1787 

1 yıl Livâ‑i mezbur sâbıkâ mutasarrıfı mîr‑i 

mîrân Sâlih Paşazâde İsmail Paşa'ya 

Fethülislâm muhâfazasında bulunmak 

şartıyla bâ‑hatt‑ı hümâyun tevcîh 

olunmuşdur. 1 ibka 

Keko Ali 

Paşazâde mîr‑i 

mîrân Seyfeddin 

25 R 1201/ 

14 Şubat 

1787 

26 B 

1202/ 2 

Mayıs 

1788 

1 yıl 

2 ay 

Livâ‑i mezbur sâbıkâ Ohri mutasarrıfı 

Keko Ali Paşazâde mîr‑i mîrândan 

Seyfeddin dâme ikbâlühûya tevcih. 1 

ibka 

Sâlih Paşazâde 

İsmail Paşa 

27 B 1202/ 

3 Mayıs 

1788 

19 M 

1203/ 20 

Ekim 

1788 

5 ay Livâ‑i mezbur [mutasarrıf‑ı] sâbıkı ve 

Cisr‑i Morava Muhâfızı Sâlih 

Paşazâde İsmail Paşa'ya tevcih. 1 ibka 

Tâhir Paşa 20 M 1203/ 

21 Ekim 

1788 

9 B 

1205/ 14 

Mart 

1791 

2 yıl 

5 ay 

Ada‑i Kebîr Muhâfızı mîr‑i mîrândan 

Tâhir Paşa'ya tevcih. 3 ibka 

Tâhir Paşa 

birâderi mîr‑i 

mîrândan Rüstem 

Paşa 

10 B 1205/ 

15 Mart 

1791 

  Livâ‑i mezbur Tâhir Paşa birâderi 

mîr‑i mîrândan Rüstem Paşa'ya 

tevcih. 2 ibka 

 

  

54



 

 

 

Ek 2: Bilgileri İhtiva Eden Defter66 

 
 

 

 
66 A.DVN. Tahvil Defteri 16, s. 21-22. 

55



4.Bölüm 
 

Manastır Şer’iyye Sicillerinde Korumaya Muhtaç Çocuklar İçin 

Vasî Tayininde Cinsiyet Faktörü ve Kadının Konumu: Hukukî ve 

Sosyal Dinamikler Üzerine Bir İnceleme (1640-1731) 

 

Nazenin S. GÜLER 

 

Giriş 

Manastır’a yönelik ilk Osmanlı akını 1332 yılında Umur Bey tarafından 

düzenlenmişti.1 Şehrin Osmanlı hâkimiyetine geçişi ise 1382 ile 1385 yılları arasında 

I. Murad döneminde (1362-1389) gerçekleşmişti.2 Rumca Manastirion, Ulahça Toli-

Manastır, Sırpça Bitolj, Bulgarca ve Makedonca Bitola olarak bilinen şehir 

Osmanlı’nın hâkimiyetine alınması üzerine Manastır adıyla anılmaya başlandı. 

Adriyatik kıyıları ile Rumeli’nin iç bölgeleri arasındaki güzergâhta yer alan Manastır 

şehri, bu stratejik konumu sayesinde Osmanlılar’ın Balkan coğrafyasındaki önemli 

ekonomik merkezlerinden biri haline gelmişti.3 Şehrin alınmasından sonra yapılan 

sistemli iskân politikasıyla Anadolu ve Toroslardan getirilen Türkmen nüfus şehre 

yerleştirildi.4 Türkmen nüfusunun buraya yerleştirilmesi, şehrin sosyal ve kültürel 

yapısının değişimini de beraberinde getirmişti.5 Yapılan imar faaliyetleri sayesinde 

Manastır, klasik bir Osmanlı şehir dokusunun karakteristik özelliklerini taşır hale 

gelmişti.6 Osmanlı idari teşkilatı içinde Manastır şehrinin idarî statüsü, devlet 

teşkilatında meydana gelen siyasî gelişmelere bağlı olarak değişkenlik arz etmişti. 

İstanbul’un fethinden önce bir süre Rumeli Beylerbeyliği’nin merkezi konumunda 

 
 Dr. Öğr. Üyesi, Bitlis Eren Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, sguler@beu.edu.tr, 

ORCİD:0000-0002-6792-4860. 
1 Krıstaq Prıftı, “Manastır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 27/562. 
2 Galip Çağ, “Osmanlı Balkan Tarihine Bir Katkı: Manastır’ın Fethi Meselesi”, Uluslararası Balkanlarda Türk 

Varlığı Sempozyumu -II, Bildiriler, Yayına Hazırlayan: Ünal Şener (Manisa: Celal Bayar Üniversitesi Yayınları, 

2010), I/237; Mustafa Gündoğdu, 17. Yüzyılın İlk Yarısında Manastır Şehri (Şer’îyye Sicillerine Göre) (Edirne: 

Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2024), 8. 
3 T. H., “Manastır”, İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: MEB Yayınları, 1974), VII/274; Bahaeddin Yediyıldız, 

“Osmanlılar Döneminde Manastır”, Atatürk ve Manastır Sempozyumu, (12-13 Ekim 1998) Bildiriler I (Ankara: 

Gazi Üniversitesi Rektörlüğü Yayınları, 1999), 22; Seda Kuşcu, Manastır (Bitola) Şehri: İdari, Sosyal ve 

Ekonomik Yapı (1730-1754) (Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2025), 12.  
4 Prıftı, “Manastır”, 27/562. 
5 Zülfiye Koçak, Manastır’da Hukuk ve Adalet Uygulamaları (1700-1730) (Ankara: Gece Akademi, 2019), 39-

40; Mehmet Demirkol, XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Manastır (Malatya: İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021), 2.  
6 Yediyıldız, “Osmanlılar Döneminde Manastır”, 25-26; Nurullah Karta, “Manastır Şehrinin Sosyal ve 

Ekonomik Durumu (1482-1615)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8/41, (Aralık 2015), 459-460; 

Demirkol, XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Manastır, 3. 

56

mailto:sguler@beu.edu.tr


olan şehir, fetih sonrasında bu merkezi konumunu Filibe şehrine bırakmıştı. Bununla 

birlikte Manastır, Rumeli Beylerbeyliği teşkilâtı dâhilinde önemli merkezlerden biri 

olma vasfını korumuştu. Dönemsel siyasî şartlara göre kaza, sancak ve liva gibi farklı 

statülerinden biriyle teşkilatlandırılmıştı.7 Rumeli Beylerbeyliği’ne bağlı önemli 

merkezlerinden biri olan Manastır şehrindeki Osmanlı hâkimiyeti 14-18 Kasım 1912 

tarihleri arasında fiilen sona ermişti.8  

Balkan coğrafyasında Osmanlı Devleti’nin stratejik öneme sahip şehirlerinden 

biri olan Manastır’ın şehir tarihinin araştırılmasında kadıların tuttuğu şer’iyye sicilleri 

başvurulması gereken temel kaynaklar arasında yer almaktadır. Bu siciller Osmanlı 

şehirlerinin idarî, iktisadî, eğitim ve kültürel yapılarından, dinî ve vakıf kurumlarına; 

askerî düzenlemelerden hukukî uygulamalara, sosyal ilişkilerden gündelik yaşama 

ve mimarî pratiklere kadar geniş bir yelpazede veri sunmaktadır. Söz konusu veriler 

Osmanlı şehir hayatının bütüncül bir panoramasını ortaya koyarak şehir tarihine dair 

araştırmalar için vazgeçilmez bir kaynak niteliğini taşımaktadır. Ayrıca hukuk, iktisat 

ve sosyoloji gibi sosyal bilimlerin diğer disiplinleri açısından da başvurulması 

gereken temel kaynaklar arasında yer almaktadır.9  

Osmanlı idarî teşkilatında nahiye ve köyler dışındaki tüm idarî birimlerde (eyalet, 

livâ ve kazalarda) devletin hukukî otoritesini temsil etmek üzere bir kadı tayin 

edilirdi.10 Mülkî, beledî, malî, askerî ve adlî olmak üzere çok geniş yetkilerle 

donatılan kadı, görev mahallinde devletin temsilcisi olduğu gibi aynı zamanda devlet 

karşısında da yönettiği halkın sözcüsü ve temsilcisi konumundaydı.11 Göreve 

başlayan kadılar, mahkemeye intikal eden davalar ile merkezden gelen ferman, 

mektup ve emirlerin kaydedildiği defterin ilk sayfasına adını, unvanını ve göreve 

başlama tarihini yazarak yetki ve sorumluluklarını resmen tescil ederlerdi. İnsanlarla 

ilgili tüm hukukî olaylara ilişkin karar suretleri, hüccetler ve yargıyla ilgili çeşitli 

yazılı kayıtları içeren bu defterler, literatürde şer’iyye sicilleri, kadı defterleri, 

mahkeme defterleri, zabt-ı vakâyi sicilleri ya da sicillât defteri gibi farklı adlarla 

anılmakla birlikte en yaygın haliyle şer’iyye sicilleri olarak bilinirler.12  

 
7 Galip Çağ, 16. Ve 17. Yüzyıllarda Osmanlı Hâkimiyetinde Manastır (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 60-64. 
8 Prıftı, “Manastır”, 27/ 562.  
9 Yunus Uğur, “Şer’iyye Sicilleri”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 

39/9. 
10 Ahmed Akgündüz, “Osmanlı Hukukunun Osmanlı Devleti’nde Tatbiki: Şer’iye Mahkemeleri ve Şer’iye 

Sicilleri”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, 14, (2009), 14, 16; İlber Ortaylı, “Kadı”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 24/69. 
11 İlber Ortaylı, Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi, (Ankara: Cedit Neşriyat, 2012), 261-262; Saadet Güler, “411 

Numaralı Bitlis Şer’iyye Siciline Göre Bitlis’in Sosyal ve İktisadi Hayatı (1895-1903)”, Tarihî ve Kültürel 

Yönleriyle Bitlis (II. Cilt), Editörler: Mehmet İnbaşı, Mehmet Demirtaş (Ankara: Bitlis Eren Üniversitesi 

Yayınları, 2019), 465.    
12 Akgündüz, “Osmanlı Hukukunun Osmanlı Devleti’nde Tatbiki: Şer’iye Mahkemeleri ve Şer’iye Sicilleri”, 

21-22.  

57



Manastır şehrine ait 185 şer’iyye sicil defterleri bulunmaktadır.13 Bu defterler

yukarıda da ifade edildiği üzere Manastır şehir tarihi hakkında önemli veriler

ihtiva etmektedir. Bu sicil kayıtları arasında yer alan vesâyet davaları, kadının

konumu ve temsiliyetini konu alan bu çalışmanın temel kaynağını

oluşturmaktadır. Çalışma 1640-1731yılları arasında mahkemeye intikal etmiş

vesâyet davalarını inceleyerek Manastır’da vesâyet kurumunun işleyişi ve

uygulamalarında kadının konumu ile temsiliyetini ortaya koymayı

amaçlamaktadır.

Vesâyet Kurumu

Toplumun bütünlüğü, huzuru ve istikrarı açısından dezavantajlı bireylerin

haklarını güvence altına alan ve onları himaye eden kurumsal bir sistemin varlığı

elzemdir. Bu ihtiyaca binaen Osmanlı devletinde hasta, yetim, öksüz, yaşlı,

mecnun ve müsrif gibi ehliyetsiz kişilerin hukukî ve malî temsil noktasındaki

ihtiyaçlarını karşılamak üzere hukukî işlevleri belirlenmiş bir vesâyet kurumu

tesis edilmişti. İslam hukukunda ehliyetsiz kimselerin haklarının korunması

temel bir prensip olarak kabul edilmiştir.14 Kur’ân-ı Kerîm ve hadîslerde bu

konuda çeşitli hükümler yer almaktadır.15 Çocukluk, akıl hastalığı, bunaklık

(ateh) ve sefihlik (sefeh) gibi ârızî ehliyet noksanları bulunanların haklarının

korunması ve işlerinin yürütülmesi gibi ihtiyaçlar velâyet ve vesâyet gibi hukukî

temsil kurumlarının kurulmasını gerekli kılmıştır.16 İslâm dini yetim çocuklar

başta olmak üzere toplumda korunmaya muhtaç her bireyin temel haklarını

güvence altına almak için aileye, akrabalara, topluma ve devlete ayrı ayrı

sorumluluklar yüklemiştir.17 Bu kapsamda da fakihler bu sorumluluk alanını

sistematik bir zemine oturtmak için velâyet teorisini ayrıntılı bir biçimde ele

almış, hidâne (çocuğun bakımı), lakît (sahipsiz veya terkedilmiş çocuk), hacr

(malî ehliyetin sınırlandırılması) gibi kavramları geliştirerek dinî mensubiyeti

dahil hiçbir ayrım gözetmeden toplumda kapsamlı bir sosyal koruma ve

dayanışma sistemi oluşturmayı hedeflemişlerdir.18

13 Uğur, “Şer’iyye Sicilleri”, 39/10.
14 Mehmet Şener, “İslâm Hukukunda Velâyet”, Dokuz Eylül Üniversitesi, İlâhiyat Fakültesi Dergisi II (1985),

203.
15 Bkz. Kur’ân-ı Kerim ve Türkçe Anlamı (Meâl), çev. Hüseyin Atay – Yaşar Kutluay (Ankara: Diyanet İşleri

Başkanlığı Yayınları, 1988), Nisâ Suresi 4/2, 6, 10, 36; Bakara Suresi 1/177; Maûn Suresi 107/1-3; Mehmet

Emin Özafşar vd. (ed.), Hadislerle İslam (Ankara: Dini Yayınlar Genel Müdürlüğü, 2013), 1/649; 2/32, 429,

491; 3/115,230; 4/6, 287; 5/179; 7/641, 645.
16 Şener, “İslâm Hukukunda Velâyet”, 203.
17 Ali Bardakoğlu, “Vesâyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013),

43/66; Ayşe Şimşek, “Osmanlı Hukuk Sisteminde Yetimlerin Himayesi ve Maddi Haklarının Korunması-

Kurumsal Süreç-”, Mevzu, Sosyal Bilimler Dergisi 5 (Mart 2021), 93; Necla Kızıldağ Palta, 19. Yüzyıl Üsküdar

Örneğinde Yetimler (1850-1856) (Afyonkarahisar: Afyon Kocatepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,

Doktora Tezi, 2024), 15. 93
18 Bardakoğlu, “Vesâyet”, 43/66.

58



Oluşturulan bu teorik çerçevenin Osmanlı toplumundaki pratik karşılığı ve

uygulama kapsamı objektif bir şekilde şer’iyye defterlerine yansımıştır.

İncelediğimiz 1640-1731 yıllarına ait Manastır şer’iyye sicillerinde, vesâyet

kurumunun şehirdeki fonksiyonu, işleyiş biçimi, uygulama alanları sistematik

olarak analiz edilmiştir. Yapılan incelemeler aşağıda ilgili başlıklar altında

sunulmuştur.

1. Vasî Tayininde Usûl ve Yetki

Vesâyet, fıkıh terminolojisinde edâ ehliyeti bulunmayan ya da sınırlı olan

kişilerin korunması ve mallarının yönetimi ile ilgili yetki ve sorumluluğu ifade

eder. Bu yetkiyi veren kişi, yani veli (baba ve dede) mûsî, yetki verilen kişi ise

vasî veya mûsâ ileyh denilmektedir. Vesâyetin sağladığı yetki ve sorumluluk

mûsâ bih/vesiyet, vesâyet altındaki kişi ise mûsâ aleyh şeklinde

adlandırılmaktadır. Vasî tayin etme yetkisi belirli bir hiyerarşiye tabiydi. Bu yetki

öncelikle babaya, onun yokluğunda babanın vasîsine, ardından dedeye (babanın

babası) ve dedenin vasîsine geçerdi. Baba ve dede tarafından tayin edilen vasî

“vasî-i muhtâr”, devlet adına kadı tarafından tayin edilen vasî ise “vasî-i mansûb”

olarak tanımlanmaktadır.19

İslam hukuku, baba ve dedeye, tanınan vasî tayin yetkisini babalık vasfının

tabiî olarak taşıdığı şefkat ve koruyuculuk ile aile üzerindeki temsil otoritesine

dayalı olarak temellendirmiştir. Bu nedenle baba ve dedenin bulunmadığı

durumlarda dahi çocuğun malî konulardaki velâyeti anne ya da diğer akrabalar

değil doğrudan kadıya geçerdi.20

Veli tarafından tayin edilen vasî-i muhtar, velinin vefatından sonra cenaze ve

hayır işlerini yapmak, varsa borçlarını ödemek, mallarını mirasçılarına teslim

etmekten sorumluydu.21 İncelediğimiz dava kaydından vasî-i muhtar ile ilgili dört

kayıt tespit edilmiştir.22 Örneğin, Lerçe sakinlerinden olan Mehmed Çelebi,

Ahmed Çelebi’yi vasî-i muhtar olarak tayin etmişti. Mehmed Çelebi’nin

vefatından sonra Ahmed Çelebi mahkemenin 1640 yılına ait dava kaydında vasî-

i muhtar “Timur bin Mehmed Çelebi nâm sağirin vasî-i muhtârı olan Ahmed

Çelebi’nin kabz edüb ve harc eylediği izin-i şer‘iyle görülen muhâsebe defteridir

19 Bardakoğlu, “Vesâyet”, 43/66; Şener, “İslâm Hukukunda Velâyet”, 203; Ferit Şahin, “İslam Hukukunda

Korunmaya Muhtaç Çocuklar”, Premium Sosyal Bilimler E-Dergisi 8/48 (2024), 1492.
20 H. Yunus Apaydın, “Velâyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013),

43/17.
21 Bekir Akşit, 1700-1730 Yılları Arasında Manastır: Kent, Toplum ve Adalet Arayışı (Ankara: Hacettepe

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2025), 185.
22 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), Devlet Arşivleri Başkanlığı, Osmanlı Arşivi, YB. Yabancı

Arşivler, Yb.021.d. Defterleri, No.8/65b-16, 66b-24; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1113), No. 39/ 28b-4;

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141-1143), No. 42/64a-2.

59



ki zikr olunur” şeklinde yaptığı işlemlere dair kayıtları mahkemeye sunmuştu.23

Bir başka örnek ise velinin (baba) vasî-i muhtar tayin kaydını içermektedir. 1729

yılına ait bu kayıtta Manastır’da misafir olarak bulunan Morohai (?) adlı Yahudi,

küçük kızının tesviye-i umuruna, malını zabt ve hıfzına Pako adlı Yahudiyi vasî-

i muhtar; Avram adlı Yahudiyi de nâzır olarak tayin etmişti.24

İncelediğimiz 1640-1731 yılları arasındaki kayıtlarda kadı tarafından yapılan

vasî tayinlerinin gerekliliği “ırs-ı şer’i ile intikâl iden emvâl ve erzâkların hıfz ve

tesviye-i umûrlarına bir vasîden lâ-büdd olmağın” şeklindeki ifade ile

vurgulanmış, ardından bu göreve tayin edilecek kişinin ismi “kıbel-i şer’iden vasî

nasb û ta’yin oldukda” ifadesinden sonra belirtilmiştir. Son olarak vasî olacak

kişinin vesâyet görevini kabul işlemi “…vesâyet-i kabûl ve hıdmet-i lâzımesini

edâya müte’ahhid olmağla” ifadesiyle tamamlanmıştır. İncelenen dönemlere ait

vasî tayinlerinde bu usul uygulanmıştır.

2. Vasîde Aranan Vasıflar

Vesâyet görevi çocuğun hukukî ve malî temsiliyeti ile bakımı ve koruması

gibi çok önemli hususları içermektedir. Bu görevin önemine binaen vesâyeti

üstlenecek kişilerin edâ ehliyeti olması ve üstleneceği sorumluluğu ifaya ehil

olması gerekir. Bu şartlara ek olarak İslâm hukukunda ve Osmanlı

uygulamasında Müslüman vesâyetini üstlenecek kişinin Müslüman olması

gerekmekteydi.25 Bu vasıflar, incelediğimiz kayıtlara şu şekilde yansımıştır: “…

mü’min ve dindâr olduğu…” ya da “… mütedeyyîn ve müstakîm” vasî kadınsa

“… nâm hatun mütedeyyîne ve müstakîme olduğundan”. Ancak bazı kayıtlarda

bu cümle kalıpları dışında aynı anlamı içeren farklı ifadeler de kullanılmıştır.

Örneğin Manastır kazasına bağlı Kanatlar köyünde vefat eden Ömer adlı kişinin

küçük kızı Aişe’ye tayin edilen vasî için kayıtlara “sezâ-var olmağın kıbel-i

şer’iden vasî nasb ve tâyin olunub” şeklinde bir ifade yansımıştır.26 Vasî

üstlendiği sorumluluğu gereği gibi yerine getireceğini şu ifadelerle taahhüt

etmiştir: “…her vechle hidmet-i vesâyete kâdir” ya da “ … hidmet-i vesâyete

kâdire olduğun”. İncelenen tüm dava kayıtlarında vesâyet görevine tayin edilen

kişilerin vasîlik görevinin gerektirdiği vasıflara sahip olduklarına ve üstlendikleri

görevi layığıyla yerine getireceklerine dair ifadeler yer almıştır.

23 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/6a-1.
24 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141-1143), No. 42/25a-3.
25 Bardakoğlu, “Vesâyet”, 43/67, Haldun Eroğlu, “On dokuzuncu yüzyılda yetim çocuklara vasî tayini: Antalya

örneği”, Çocuk Sağlığı ve Hastalıkları Dergisi, 50 (2007), 286.
26 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/77b-1, Halime Özcan, 8 Numaralı Manastır Şer’iyye

Sicilinin (65-120 Varak) Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi, (Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 98.

60



3. Vasînin Yetki ve Sorumluluğu

Vesâyet kurumu, mahiyeti itibarıyla velâyetin bir devamı ve alt türü olarak

değerlendirilir. Bu nedenle genel olarak mal üzerinde tasarruf yetkisi sağlayan bir

velâyet biçimi niteliği taşır.  Bununla birlikte, vasînin çocuğun şahsına dair bazı

sorumlulukları da üstlenmesi nedeniyle, mal üzerinde güçlü, şahıs üzerinde ise zayıf

bir velâyet olarak tanımlanmaktadır. Vasînin yetki ve sorumluluk alanının

belirlenmesinde ilk kural, velâyet sahibinin -yani vasîyi belirleyen mûsînin yahut onu

tayin eden kadının- iradesiyle belirlenen kayıt ve şartlardır.  Kadı tarafından tayin

edilen vasî, kadının vekili konumunda kabul edildiğinden, mûsî tarafından belirlenen

vasîye kıyasla daha sınırlı bir yetkiye sahiptir. Vasînin temel sorumlulukları, küçüğün

ve edâ ehliyeti olmayan ya da kısıtlı kişilerin malî haklarını en iyi şekilde temsil ve

koruma, malvarlığını hukuk, örf kurallarına uygun biçimde yönetmek ve gerekli

tedbirleri almaktır.27

3.1. Malî Koruma: 1640-1731 yıllarına ait mahkeme kayıtları vasînin, 

vesâyetini üstlendiği çocuğun mal varlığını koruma, malî haklarını gözetme ve 

çocuk yararına temsil etme gibi malî ve hukukî sorumluluklarını yerine 

getirdiğini gösteren dava kayıtları bulunmaktadır. Tüm vesâyet kayıtlarında 

vasî tayin edilen kişinin, vesâyetini aldığı çocuğun babasından ve 

yakınlarından kendisine intikal eden mal varlığını muhafaza altını aldığını 

gösteren şu ibare yer almıştır: “intikâl eden mâl-ı mevrusunu zabt ve hıfza ve 

sâ’ir umur-u zaruriyesini görmeğe vasîden lâzım ve mühim olmağın”. Miras 

yoluyla çocuğa intikal eden malların korunması, muhafazası ve diğer zarurî işlerinin 

yürütülmesi için bir vasî tayin edilmesinin gerekli ve önemli olduğunu 

vurgulayan bu ibare, aynı zamanda kısıtlıların yaşamlarını

sürdürebilmelerinde malî yönetimin hayati bir öneme sahip olduğuna da işaret

etmektedir.

Babası veya yakınlarının vefatı üzerine tahsil edilmemiş alacaklarının alınması28

ve çocuğun taşınmazlar üzerinde yapılan hak ihlallerine karşı yürütülen hukukî

girişimler mahkeme kayıtlarına yansımıştır. Örneğin 1642 yılına ait mahkeme

kaydında, merhum Bali Bey’e ait tahsil edilmemiş alacakların tahsiline yönelik,

çocuklarının yasal temsilcisi sıfatıyla anneleri Ayşe Hatun’un vekili Ahmed Efendi

aracılığıyla mahkemeye başvurduğu görülmektedir. Dava kaydında Ayşe Hatun’un,

merhum Bali Bey’in Ortabekirli köyünde ikamet eden Goşa, Velçe, Esotko ve Kuyo

adlı kişilerden para ve hububat alacaklarını eksiksiz teslim aldığı kaydedilmiştir.29

27 Bardakoğlu, “Vesâyet”, 43/67-68; Akşit, 1700-1730 Yılları Arasında Manastır: Kent, Toplum ve Adalet

Arayışı,  186.
28 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31/46a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/1b-8;

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1117-1119), No.38/6a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1113), No.39/22b-3,

28b-4; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1135), No. 40/74a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141-1143), No.

42/28a-2, 53b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/62a-8, 63a-3,vs.
29 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/61b-4

61



Bu dava örneğinde olduğu gibi sicil kayıtlarında vesâyetleri altında bulunan çocuğun

haklarını korumak amacıyla vasîleri tarafından açılmış çok sayıda dava kaydı yer

almaktadır.

Zamanla çocuğun mal varlığına yönelik hukuka aykırı tasarruflara karşı

vasîler tarafından yürütülen hukukî işlemler de kayıtlara yansımıştır.30 Örneğin

1641 yılına ait bir dava kaydında Fahrü’l-kuzât Ramazan Efendi, vasîsi olduğu

Emine adlı küçük kızın babasından intikal eden gayrimenkule annesi Ayşe Hatun

tarafından el konulmasına itiraz ederek Emine’nin mülkiyet hakkını annesine

karşı korumuştur.31 Bu kapsamda, vasîler tarafından açılan veya mahkemeye

intikal eden dava kayıtları, vesâyet uygulamalarının çocuğun ekonomik

çıkarlarını koruma ve haklarını gözetme işlevini –hatta en yakınlarına karşı dahi-

etkin bir şekilde yerine getirdiğini ortaya koymaktadır. Böylece, vesâyet kurumu

yalnızca bir koruma mekanizması olarak değil, aynı zamanda hukukî ve malî

hakların güvence altına alındığı etkin bir düzenleme olarak da işlev görüyordu.

3.2. Nafaka Temini: Arapça infak kelimesinden türetilen nafaka, 

“geçindirme ve besleme” anlamına gelmektedir. Sözlük anlamı itibariyle 

nafaka, “yiyecek parası, geçimlik ile kanunen geçindirmekle yükümlü olunan 

kişilere mahkeme kararıyla bağlanan periyodik ödeme” şeklinde 

tanımlanmaktadır.32 İslâm hukukunda çocukların nafakasının temini 

öncelikli olarak babanın sorumluluğunda olduğu kabul edilmiştir.33 Baba, 

kendi malî gücü ve toplumun örf ve âdetleri doğrultusunda çocuklarının 

yiyecek, içecek, giyim, barınma ve diğer temel ihtiyaçlarını karşılamakla 

mükelleftir. Baba kayıp, hasta veya mecnun olsa dahi, çocukların nafakası 

onun malından temin edilir. Babanın malvarlığına doğrudan erişimin 

mümkün olmadığı durumlarda mahkeme, annenin veya vasînin çocukların 

geçimini sağlayabilmesi için babanın malından harcama yapmasına veya onun 

adına borç almasına izin verme yetkisine sahipti.34

İslâm hukukunda vesâyet kurumu, yalnızca malî yönetim ve hukukî temsil

yetkisini değil, aynı zamanda vesâyet altındaki çocuğun bakım, gözetim ve geçim

sorumluluğunu da kapsamaktadır. Osmanlı hukuk sisteminde bu ilkenin bir

yansıması olarak, vasîler, vesâyetleri altındaki çocukların hem malî hem de
30 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1113), No. 39/84a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/20b-1, 23b-

91.
31 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/52a-1, Esra Erikci, 8 Numaralı Manastır Şer’iyye Sicilinin

(1-64 Varak) Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi (H. 1050-1051/M.1640-1642) (Kahramanmaraş:

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 291.

32 Mehmet Zeki Pakalın, Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü (İstanbul: MEB Yayınları, 1993),

“Nafaka”, III/642; Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat (Ankara: Aydın Kitabevi, 2003),

“Nafaka”, 795.
33 Vecdi Akyüz, “Ana Baba (Ebeveyn)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları,

1991), 3/102.
34 Hüseyin Muşmal - İrem Gürbüz (2018) “Osmanlı’da Vasîlik Kurumu: Konya Örneği”, Journal of Turkish

Studies, 13/16  (2018), 220-221.

62



hukukî temsilcileri konumundaydılar. Vasîler, çocuğun malvarlığını korumak, 

onun adına hukukî işlemleri yürütmek ve aynı zamanda nafakasının teminini 

sağlamakla yükümlüydüler. Bu durum, vesâyet kurumunun İslâm hukukunda 

yalnızca malî yönetim ile sınırlı olmadığını, aynı zamandan çocuğun temel 

yaşamsal ihtiyaçlarının sağlanmasını da kapsayan bütüncül bir sorumluluk alanı 

olarak düzenlendiğini göstermektedir.  

İncelenen 1640-1731 dönemi ile ilgili olarak, vasîlerin çocuğun nafakasını 

temin etmek amacıyla başlattıkları hukukî işlemler, şer’iyye sicil kayıtlarında 

geniş biçimde yer almaktadır. Bu kayıtlar ilgili dönemin hukukî pratiklerini 

yansıtmaktadır. Örneğin 1640 yılına ait bir kayıtta yetim Ayşe’nin vasîsi olan 

annesi Hadice Hatun vekili Ali Çelebi aracılığıyla mahkemeye başvurarak kızının 

yiyecek (nafaka) ve giyecek (kisve) ihtiyaçlarının karşılanması için babasından 

intikal eden mirastan nafaka tahsisini talep etmiştir. Mahkeme vasîsinin talebini 

uygun bularak, Ayşe’nin babasının mirasından günlük dört akçe tutarında nafaka 

almasına hükmetmiştir.35 Mahkemeye intikal edilen toplam 30 dava kaydında 

vasîler himayelerinde bulunan çocuklar için onlara intikal eden babalarının 

mirasından nafaka talep etmişlerdi. Bu kayıtlara mahkemenin tayin ettiği nafaka 

tutarları da yansımıştır. Buna göre günlük nafaka tutarlarından en düşüğü 2 akçe 

en yükseği ise 24 akçe olarak kayıtlara yansımıştır. Nafaka tutarları babanın 

malvarlığına göre belirlenmekteydi. İncelenen 30 nafaka davasında tespit edilen 

sayısal veriler aşağıdaki tabloya aktarılmıştır. 

Tablo 1: Günlük Nafaka Tutarları36 

 

Kişi sayısı  Nafaka tutarı akçe  

5 2  

2 2,5  

1  6  

8  3  

7  4 

3 8 

1 10 

1 12 

1 20 

1 24 

 

 
35 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/2a-2. 
36 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/2b-2, 2b-5, 3b-5, 4b-3, 14b-5, 18b-4, 37a-5, 37a-6, 38b-2, 

39a-1, 65b-10, 66b-2, 73a-4, 73b-1, 74a-2, 77a-5, 77b-5, 80b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/1a-

2, 1b-5; 15b-1, 16b-55; 21a-1, Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31/10a-2; 12a-2; Manastır Şer’iye Sicil 

Defteri (1141-1143), No. 42/9a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No.36/14a-1. 

63



Tablodaki sayısal verilerden de anlaşıldığı üzere en yüksek nafaka 24 akçe

tutarındaydı. Nafaka tutarları babanın mal varlığına göre belirlendiğine göre

Firuz Bey Mahallesi ahalisi merhum Mehmed Efendi en yüksek malvarlığına

sahipti. Mehmed’in ardından kalan yetim çocuğuna amcası Kasım Sipahi vasî

tayin edilmişti ve vasî sıfatıyla nafaka talebinden bulunmuştu. Ocak 1683 tarihli

diğer bir nafaka talep davasında Rabia’nın anneannesi Aişe Hatun, babasının

vefatından sonra torunu Rabia’nın vasîliğini üstlenmiştir. Aişe Hatun torunun

yasal temsilci sıfatıyla babasından intikal eden mirastan Rabia’nın temel

ihtiyacının temini ve onun bakım hizmetini gören kişi (hâdimesi) için de

mahkemeye nafaka talebinde bulunmuştur. Mahkeme Rabia ve bakıcısı için

günlük 20’şer akçe Rabia’ya intikal eden mirastan karşılanmasına

hükmetmiştir.37 Kayıtlara yansıyan nafaka davaları Osmanlı hukuk sisteminde

çocukların hukukî himayesinin, babanın vefatından sonra dahi mirasın korunması

ve temel ihtiyaçların karşılanmasının teminat altına alındığını kanıtlamaktadır.

4. Vasî Atanmasında Cinsiyet Faktörü

İslam hukukunda baba kanunî temsilci olarak önemli bir konuma sahiptir.

Reşit olmayan çocuğun gerek şahsı gerekse malı üzerinde velâyet hakkı öncelikle

babaya aittir. Malî işlemlerle ilgili konularda velâyet, öncelikle babanın, onun

bulunmaması halinde ise babanın velâyet hakkındaki tercihi esas kabul edilmiştir.

Baba, kendisinden sonra çocuk üzerinde bu tür velâyet yetkisini kullanmak üzere

“vasî-i muhtar” olarak adlandırılan bir yasal temsilci tayin etme hakkına sahiptir.

Annenin velâyet hakkı babanın veya asabenin38 bulunmaması durumunda

mümkündür.39 Bununla birlikte İslâm hukuku, vasî tayinlerinde kadın ve erkek

arasında herhangi bir öncelik tanımamaktadır. Toplumda himaye ve korumaya

muhtaç olan bireyler üzerinde her iki cins aynı oranda sorumlu kılınmıştır.40 Bu

çerçevede incelemeye konu olan şer’iyye sicillerinde toplamda 140 vasî davası

tespit edilmiştir. Bu davalarda tayin edilen kadın-erkek sayısı aşağıdaki grafiğe

aktarılmıştır.

37 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/15a-3, Hülya Gözcü, 25 Nolu Manastır Şer’iyye Sicilinin

Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi (1682-1684), (Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 100.
38 Asabe: Baba tarafından gelen erkek akraba ve erkek çocuklar. Hayreddin Karaman, “Asabe”, Türkiye Diyanet

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1991), 3/452.
39 Akyüz, “Ana Baba (Ebeveyn)”, 3/102.
40 Bardakoğlu, “Vesâyet”, 43/67.

64



Grafik 1: Vasî Atanmasından Kadın-Erkek Sayısı

Grafik 1’de yer alan verilerden de anlaşıldığı üzere 140 davanın 87’sinde vasî

olarak kadınlar tayin edilmiştir. Bu kadınlar çocukların yakın akrabaları

arasından seçilmişti. Vasî tayinlerinde kadın vasîlerin sayıca üstün olması,

vesâyet uygulamalarında önceliğin annelere ve dolayısıyla kadınlara verildiğini

göstermektedir.

5. Vasî Atanmasında Yakınlık Derecesi

Vasî atamalarında velî tarafından tayin edilen bir vasî (vasî-i muhtar)

olmadığında vasî tayinleri devlet adına kadılar tarafından yapılmaktaydı. Kadı da

vasî tayin edilecek kişinin gerekli vasıflara sahip olması şartıyla öncelikle

çocuğunun kendi ailesinden veya mahremi olan yakın akrabalarından seçim

yapardı. Eğer yakın akrabalar bu sorumluluğu üstlenmez veya yakın akraba yoksa

vasî vasıflarına sahip güvenilir bir kişi tayin edilirdi.41

İncelenen dava kayıtlarında vasînin vesâyetini aldığı çocukla yani mûsa aleyh

ile olan akrabalık ilişkisi tespit edilmiştir. Tespit edilen sayısal veriler aşağıdaki

grafiğe yansıtılmıştır.

41 Ayşe Şimşek, “Osmanlı Hukuk Sisteminde Yetimlerin Himayesi ve Maddi Haklarının Korunması - Kurumsal

Süreç-”, Mevzu Sosyal Bilimler Dergisi 5 (Mart 2021), 93.

65



Grafik 2: Yakınlık Derecesi 

 
Grafik 2’de  verilerden de anlaşıldığı üzere 140 davanın yaklaşık yarısında vasî 

olarak anne,42 ardından sırasıyla amca,43 büyükanne,44 hala,45 baba,46 dede47, abi,48 

teyze,49 dayı,50 abla51 ve amcaoğlu52 tayin edilmiştir. Tayin edilen 27 vasînin ise 

çocukla herhangi bir akrabalık bağlarının olup olmadığı kayıtlarda belirtilmemiştir.53 

 
42 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/2b-2, 4b-3, 9a-3, 9a-4, 10b-7, 14b-5, 16a-6, 17b-6, 18a-1, 

18a-3, 25a-2, 37a-2, 54a-7, 61b-4, 65b-10, 73b-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/3a-2, 3b-1, 5b-

1, 8b-1, 8b-2, 11b-1, 15b-3, 16a-2, 16b-5, 17a-1, 17a-3, 19a-1, 21a-1, 21a-2, 23a-3, 24b-11, 27a-1; Manastır 

Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31/9a-1, 10a-2, 11a-3, 12b-1, 12b-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1124), No. 

35/3a-2; ; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/1a-6, 4b-2, 6a-2, 14a-5; Manastır Şer’iye Sicil Defteri 

(1127), No. 37/1a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1129), No. 38/5a-1, 6a-1, 7a-3, 13a-3; Manastır Şer’iye 

Sicil Defteri (1133), No. 39/16a-2, 25b-3, 30b-3, 32a-3, 34a-1, 35a-1, 44a-2, 50a-1, 53a-2, 55a-2, 67a-1, 76a-1, 

88a-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1140), No. 41/4b-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/3a-1, 

9a-2, 28a-2, 53a-3 60b-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1142), No. 43/9b-2, 14a-1.                   
43 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/22a-1; 33b-1, 50a-4; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), 

No.25/7a-1, 15b-1, 15b-5, Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/2b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri 

(1133), No. 39/26a-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1135), No. 40/70a-2, 74a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri 

(1141), No. 42/4a-2, 68b-3  
44 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/38a-5, 40a-1, Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1124), No. 

35/2a-2, Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/5a-1, 7b-9; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1129), No. 

38/7a-2, 41a-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/18b-3, 21a-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri 

(1141), No. 42/4a-3, 12a-3,     
45 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/37a-5; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/12a-

3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/37b-2, 76b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/70a-

2.  
46 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/3b-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31/8a-3; 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/3b-3, 8a-4, 13a-2. 
47 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/51b-1, 81a-4; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 

42/43b-1, 65b-1, 69b-3   
48 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/81a-1, Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/29a-

2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/26b-2 
49 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31/5a-1, Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/9a-1, 62a-1,  
50 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/28b-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1135), No. 40/76a-1.     
51 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/70a-2.  
52 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/25a-2.  
53 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/6a-1, 29b- 6, 77b-2, 90b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri 

(1094), No.25/6b-2, 11b-1, 17b-4, 19a-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31/10a-3, 46a-2, Manastır 

Şer’iye Sicil Defteri (1118), No. 32/47b-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/2a-4, 6b-1, 10b-4; 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1127), No. 37/17a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/9b-2, 22a-2, 

66



Elde edilen bu sayısal veriler, vasîlerin %82’sinin yakın akrabalardan seçildiğini

göstermektedir. İslâm hukukunda çocuğun hukukî ve malî temsilcisi olarak asabe

daha yetkili kabul edilmiş54 olsa da, yukarıdaki dava kayıtları Osmanlı

uygulamasında vasîlik görevinin çoğunlukla anneye verildiğini ortaya koymaktadır.

6. Ücret Karşılığında Vasîlik

Vesâyet görevi kural olarak belirli bir ücrete tâbi değildi. Ancak bu görev

karşılığında ücret alınması vasî tayininde yetkili olan mûsî veya kadının takdirine

bırakılmıştı. Mûsî ya da kadı uygun gördüğü takdirde, vasî zengin olsa dahi çocuğun

malından belirlenen ücreti alabilirdi. Buna karşılık, mûsî veya kadı tarafından böyle

bir takdir söz konusu olmadığında ve vasî maddi bakımdan muhtaç değilse vesâyet

görevi karşılığında herhangi bir ücret alamazdı. Bu konuda Nisâ Süresi’nin altıncı

ayetinde yer alan “Zengin ise -yetimin malından- uzak dursun, fakir ise mâruf ölçüde

yesin” hükmü esas alınmıştır.55

İncelenen 140 vasî tayini davası içinde sadece bir örnekte vesâyet görevinin ücret

karşılığında üstlenildiği tespit edilmiştir. Aralık 1682 tarihli bu davada, Manastır’ın

Firuz Bey Mahallesi sakinlerinden olan Mehmed Çavuş’un vefatı üzerine yetim

kalan Mahmud ve Nuh adlı iki çocuğu için Ahmed Çelebi vasî olarak tayin edilmiştir.

Kayıtta yer alan “…intikâl iden emvâl ve erzâgın hıfz ve tesviye-i umûrlarına sagîrân-

ı merkûmân mâlından olmak üzere yüz altı akçe vazîfe ile kıbel-i Şer‟i kavîmden vasî

nasb u tayîn olmağın…” ibaresinden Ahmed Çelebi’nin 106 akçe ücret karşılığında

vasî olarak tayin edildiği anlaşılmaktadır.56

7. Vasînin Yardımcıları ve Denetimi

Nâzır: Sözlükte "bakmak, görmek, düşünmek, incelemek; hüküm vermek”

anlamlarına gelen nâzır, terim olarak özellikle divan ve vakıflar gibi malî kurumları

yöneten ya da denetleyen kişilere “nâzır”; ilgili kurum ve faaliyete de “nezâret”

denilmekteydi.57 Osmanlı hukuk sisteminde vesâyet kurumuna ilişkin uygulamalarda

nâzırın önemli bir işlevi bulunmaktaydı. Mahkeme tarafından tayin edilen nâzırlar,

vasîlerin resmî yardımcıları ve denetleyicileri olarak görev yaparlardı. Bu uygulama

hem çocuğun mal ve hukukunun korunmasını hem de vasînin görevini sağlıklı

biçimde yapmasını sağlama amacını taşımaktaydı. Nâzırın temel görevi, vasînin

tasarruflarının hukuka uygunluğunu denetlemekti. Dolayısıyla nâzır, çocuğun mal

26a-3, 37b-3, 38a-1, 50a-2, 84a-2; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/25a-3, 26b-1, 47a-2, 51a-3,

64a-2.
54 Akyüz, “Ana Baba (Ebeveyn)”, 3/102.2
55 Bardakoğlu, “Vesâyet”, 43/69.
56 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/6b-1.
57 Cengiz Tomar, “Nâzır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi ( İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32/449;

Mehmet Genç, “Nazır”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi ( İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32/449.

67



varlığı üzerinde doğrudan tasarruf yetkisine (alım, satış, kiralama gibi) sahip değildi. 

Nâzır, vasînin çocuk üzerindeki tasarruflarını denetler ve şüpheli durumlarda 

mahkemenin müdahalede bulunmasını talep ederdi. Vasîye görevinde yardımcı olma 

ve gerektiğinde de çocuğun korumasına doğrudan yardım etme sorumluluğunu da 

taşırdı. Bu denetim mekanizması sayesinde nâzır, çocukların hukuken korunmasını 

güvence altına alan üst düzey bir kontrol mekanizması olarak işlev görmüş, vasîlik 

sisteminin şeffaflığını ve hesap verebilirliğini sağlamıştı.58 Nitekim şer‘iyye 

sicillerinde yer alan vesâyet kayıtları, nâzırın vesâyet uygulamalarında aktif bir 

denetim unsuru olarak görev yaptığını göstermektedir.   

İncelenen kayıtlar arasında nâzır tayiniyle ilgili 10 dava kaydı tespit edilmiştir.59 

Bu davalarda -biri hariç- nâzır tayini vasîlerin talepleri üzerine gerçekleşmişti. Söz 

konusu davalarda nâzır talebinde bulunan vasîlerin tamamı kadın ve tayin edilen 

nâzırlar ise -biri hariç- vasî kadınların yakın akrabalarıydı. Örneğin 5 Mayıs 1683 

tarihine ait kayda göre Manastır’ın Firuz Bey Mahallesi sakinlerinden olan Abdullah 

Çelebi’nin vefatı üzerine yetim kalan çocukları için büyük anneleri Hadice Hatun 

tayin edilmişti. Hadice Hatun’un muhtemelen vasîlik görevinde kendisine yardımcı 

olması için mahkemeden çocukların amcası Ahmed Çelebi adlı kişinin nâzır tayin 

edilmesini talep etmişti. Bu talep mahkeme heyeti tarafından uygun görülmüştü.60 

Nâzır tayin davalarında -yukarıda da belirtildiği üzere- sadece bir dava kaydında 

nâzırın, vasî ile herhangi bir akrabalık ilişkisinin olmadığı tespit edilmiştir. Söz 

konusu dava, vasî olan büyük annenin talebi üzerine açılmış ve aynı mahalleden olan 

Hasan Çelebi adlı şahıs nâzırlık görevine tayin edilmişti. Vasî ile herhangi bir 

akrabalık ilişkisi olmayan Hasan Çelebi’nin güvenilir ve nâzırlık görevini ifa etmeye 

muktedir olduğu anlaşılmaktadır. Bu davada Hasan Çelebi’ye nâzırlık görevi için105 

akçe ücret tahsis edilmişti. 61  Bu durum nâzırlık görevi için ücret tahsisi yapılan tek 

dava olması yönüyle dikkat çekicidir. Benzer şekilde “Ücret Karşılığında Vasîlik” 

başlığında da belirtildiği üzere vasî davalarından sadece bir davada vasîlik görevi için 

(106 akçe) ücret tahsisi yapılmıştı. 

Nâzır tayin davaları arasında -daha önce de belirtildiği üzere-  sadece bir dava da 

vasîlerin talebi olmadan mahkeme tarafından nâzır tayin edilmişti. 1641 yılına ait 

olan dava şu şekildedir: Losince Köyü sakinlerinden Mehmed Efendi’nin vefatı 

üzerime yetim kalan küçük oğlu Timur'a Ahmed Çelebi vasî tayin edilmişti. Bu vasî 

 
58 Muşmal – Gürbüz, “Osmanlı’da Vasîlik Kurumu: Konya Örneği”, 223-224.   
59 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/16a-6, 29b-6; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), 

No.25/16a-2, 23a-3, 27a-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1118), No. 32/5a-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri 

(1125), No. 36/6b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/32b-3, 34a-1, 50a-2, 88a-3; Manastır Şer’iye 

Sicil Defteri (1141), No. 42/25a-3.  
60 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/16a-2.  
61 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25/23a-3. 

68



üzerinde denetim (nâzırlık) yapılmasına ihtiyaç duyulması nedeniyle, mahkeme

tarafından Mehmed Yazıcı adlı kişi nâzır olarak atanmıştır.62

8. Vasî Değişikliği

Vasî değişikliklerinin, vasîlerin azledilmesi, görevden ferâgat etmeleri ya da ölüm

gibi nedenlerle yapıldığı kayıtlara yansımıştır. Tespit edilen ilk dava bir annenin

mahkeme tarafından vasîlik görevinden azledilmesiyle ilgiliydi. Buna göre 1640

yılında Orihova köyünden Nikola, merhum kardeşinin dul eşi Masliye'nin başka

biriyle evlendiğini gerekçe göstererek, yeğenleri Sivo ve Velko'nun velayetinin

anneden alınmasını talep etmişti. Mahkeme bu talebini uygun bularak vasîlik

görevini amca Nikola’ya vermişti.63

Vasîlik görevinden ferâgat edilmesi ile ilgili iki dava kaydı bulunmaktadır. Bu

kayıtlardan birinde vasî olan Salih Çelebi, vasîlik görevini çocuğun abisi Ramazan

Çelebi’ye bırakmış;64 diğer dava da ise vasî olan Kamer Hatun, bu görevinden

ayrılarak vasîliği çocuğun büyükannesine devretmişti.65

Vasî değişikliklerinin bir diğer nedeni ise vasînin vefatıydı. Örneğin 2 Ocak 1720

tarihli bir dava kaydında vefat eden Mustafa adlı şahsın küçük yaştaki oğlu İbrahim’e

vasî tayin edilen Hacı Mehmed’in vefat etmesi üzerine, İbrahim için annesi Ümmü

Gülsüm binti Osman vasî olarak tayin edilmiştir.66 İncelenen kayıtlarda vasî

değişikliklerinin en sık vasînin vefatı nedeniyle gerçekleştiği görülmektedir. Bu

nedenle görülmüş beş dava kaydı tespit edilmişti.67

. Vasînin Görev Süresinin Bitimi

Vasîlik görevini ifa etmeye engel teşkil eden sağlık sorunları, yaşlılık, engellilik

veya akıl hastalığı gibi durumlar, vesâyet görevinin sona ermesine neden olmaktaydı.

Bununla birlikte, yetim çocuklar için tayin edilen vasîlerin görev süreleri, çocuğun

büluğ ve reşit olmasıyla sınırlıydı.68 Nitekim bu husus Kur’ân-ı Kerîm’de açık bir

şeklide belirtilmiştir: “Rüştüne erişinceye kadar yetimin malına ancak en güzel

şekilde yaklaşın. Bu kurala uyun. Çünkü sorumlu olacaksınız.” (İsrâ, 17/34) ve

“Evlilik çağına gelinceye kadar yetimleri deneyin; eğer onlarda bir olgunlaşma

görürseniz mallarını kendilerine teslim edin. Büyüyecekler diye o malları israfla tez

elden yemeyin.” (Nisâ, 4/6) ayetleri, vesâyet görevinin süresine ilişkin ölçüyü ortaya

62 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/29b-6.
63 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/44b-6.
64 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/81a-1.
65 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/5a-1.
66 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/30b-2.
67 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1118), No. 32/47a-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36/2b-1;

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1133), No. 39/30b-2, 37b-1, 37b-2.
68 Bardakoğlu, “Vesayet”, 43/69; Eroğlu, “On dokuzuncu yüzyılda yetim çocuklara vasî tayini: Antalya örneği”,

286.

69



koymaktadır. Bu ayetlerden hareketle, vesâyet görevinin çocuğun büluğ ve rüşt 

çağına erişmesiyle sona ereceği hükmüne varılmaktadır.  

Dava kayıtlarında vesâyet altında bulunan kişilerin büluğ ve rüşt çağına 

ulaştıklarını beyan ederek vasîlerinin himayesinde bulunan mal varlıklarını talep 

ettikleri kaydedilmiştir. Bu durum kayıtlara genellikle “hâliya âkıl ve baliğ olduğum 

ecilden mâl-ı mevrûsumu vasî-i mezbûruna taleb ve tahsil etmek murâd eylediğim” 

şeklindeki ifadelerle yansımıştır. Mahkeme, bu talebi uygun bulduğu taktirde vasî, 

himayesinde bulunan mal varlığını mahkeme huzurunda ilgili kişiye teslim ederdi. 

Böylece vasîlik görevi resmen sona ermiş olurdu. Örneğin Mahmud adlı şahıs babası 

Seyyid Mehmed’in vefatından sonra kendisine vasî olarak tayin edilen Tüfekçi 

Hasan Çelebi’nin, vasîlik süresi boyunca miras mallarını topladığını ve nafaka, kisve 

ve borçlarıyla miras taksimi için gerekli harcamaları yaptığını belirmiştir. Mahmud 

akıl ve baliğ olduğunu ifade ederek mirasından geriye kalan 8.500 akçe alacak 

hakkını Tüfekçi Hasan Çelebi’den talep etmiştir. Tüfekçi Hasan Çelebi ise mahkeme 

huzurunda söz konusu meblağın tamamını teslim ettiğini beyan ederek vasîlik 

görevini nihayete erdirmişti.69 İncelenen kayıtlar arasında, bu şekilde sonuçlanan beş 

vasîlik davası örneği bulunmaktadır.70  

 

Sonuç 

Şer’iyye sicilleri, Osmanlı hukuk sisteminde vesâyet kurumunun normatif 

çerçevesini ve pratik işleyişini incelemek açısından en önemli kaynakları teşkil 

etmektedir. Osmanlının önemli şehirlerinden biri olan Manastır şehrindeki vesâyet 

kurumunun işleyişini anlamak açısından Manastır şer’iyye sicilleri temel başvuru 

kaynakları arasında yer almaktadır. Bu çalışmada şer’iyye sicillerine dayalı (1640-

1731 yılları arasında) Manastır’daki vesâyet uygulamaları ile kadınların hukuki-

temsiliyet konumları incelenmiştir. Söz konusu döneme ilişkin 13 şer’iyye sicil 

defterine dayalı analizler, kadınların vasîlik görevinde belirgin biçimde öne çıktıkları 

somut verilerle ortaya koymaktadır. Bu veriler vesâyet kurumunda kadınların pasif 

değil, aksine aktif ve meşru temsilciler olarak önemli roller üstlendiklerini 

göstermektedir. Annelerin ve kadın akrabaların vasîlikte öncelikli olarak tercih 

edilmesi, toplumsal gerçeklik ile hukukî normlar arasında uyumlu bir esneklik 

zemininin bulunduğuna işaret etmektedir. Cinsiyet dağılımına göre tespit edilen 140 

vasî tayininin 87’si kadındır. Yakınlık derecesi bakımından anneler (67) ve diğer 

kadın akrabalar öncelikli tercih edilmiş, teorik olarak asabeye öncelik verilmesine 

rağmen uygulamada annelerin merkeze alındığı görülmüştür. Bu durum kadınların 

 
69 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/19a-8. 
70 Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8/22a-4, 81b-1; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1118), No. 

32/5a-2, 37b-3; Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141), No. 42/69b-3.  

70



sadece aile içi bakım rolünü değil, aynı zamanda mahkeme nezdindeki resmî temsil 

görevlerini de etkin biçimde üstlendiklerini göstermektedir.  

Mahkeme kayıtlarında vasîlerin mal yönetimi, dava açma, nafaka takibi gibi 

sorumlulukları ayrıntılı biçimde belgelenmiştir. İncelenen 30 nafaka davasından 

vasîlerin, yetim çocukların ihtiyaçlarını temin etmek için aktif hukukî 

girişimlerde bulunmuşlardır. Bu davalarda nafaka miktarları günlük 2-24 akçe 

arasında değişmekteydi. Bu tutarların belirlenmesinde mahkemenin takdiri ile 

ailenin ekonomik durumu belirleyici olmuştur. Vesâyet görevinin sona ermesi ise 

genellikle çocuğun büluğ ve rüştüne erişmesiyle gerçekleşmiştir. Vasîlerin 

vesâyetleri altında olan çocuklara karşı taşıdığı sorumlulukları olan malî yönetim, 

bakım ve geçim temini (nafaka) boyutlarıyla birlikte vesâyet kurumunun sosyal 

bir koruma mekanizması olarak önemli bir işleve sahip olduğunu ortaya 

koymaktadır. Bu durum devletin, aile bağlarının ve dinî normların kesiştiği bir 

alanda toplumsal sorumluluğun kurumsal düzeyde sürdürüldüğünü 

göstermektedir. Nâzırlık tayinlerinde ücret tahsisinin istisnaî olması, kamu 

görevlerinin büyük ölçüde dinî-ahlaki zeminde yürütüldüğüne işaret etmektedir. 

Sonuç olarak, Osmanlı hukuk pratiği, teorik normlara sıkı biçimde bağlı kalmakla 

birlikte toplumsal ihtiyaçlar ve yerel dinamikler doğrultusunda esneklik 

gösterebilmiştir. Kadınlar ise bu süreçte aile içi koruma görevini, resmî hukukî 

temsil sorumluluğuyla birlikte üstlenerek önemli roller oynamışlardır. Çalışmada 

elde edilen bulguların Osmanlı sosyal ve hukuk tarihi bağlamında kadınların 

üstlendikleri rollerin değerlendirilmesine katkı sunacağı düşünülmektedir. 

  

71



Kaynakça 

I. Devlet Arşivleri Başkanlığı, Osmanlı Arşivi, YB. Yabancı Arşivler, 

Yb.021.d. Manastır Şer’îye Sicilleri 

 Manastır Şer’îye Sicil Defteri (1051-1065), No. 8. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1094), No.25. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1116), No. 31. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1118), No. 32. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1124), No. 35. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1125), No. 36. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1127), No. 37. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1117-1119), No.38. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1113), No. 39 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1135), No. 40. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1140), No. 41. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1141-1143), No. 42. 

Manastır Şer’iye Sicil Defteri (1142), No. 43. 

 

II. Kitap, Makale, Tez, Ansiklopedi, Lûgat. 

Akgündüz, Ahmet. “Osmanlı Hukukunun Osmanlı Devleti’nde Tatbiki: Şer’iye 

Mahkemeleri ve Şer’iye Sicilleri”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 14 

(2009), 13-48. 

Akyüz, Vecdi. “Ana Baba (Ebeveyn)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

3/101-103. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 

Apaydın, H. Yunus. “Velâyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

43/15-19. İstanbul: TDV Yayınları, 2013.  

Bardakoğlu, Ali. “Vesâyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/66-

70. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Çağ, Galip. “Osmanlı Balkan Tarihine Bir Katkı: Manastır’ın Fethi Meselesi”. 

Uluslararası Balkanlarda Türk Varlığı Sempozyumu –II, Bildiriler. 

Yayına Hazırlayan: Ünal Şenel. I/225-240. Manisa: Celal Bayar 

Üniversitesi Yayınları, 2010. 

Demirkol, Mehmet. XVIII. Yüzyılın İlk Yarısında Manastır. Malatya: İnönü 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021.  

Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat. Ankara: Aydın 

Kitabevi, 2003.  

Erikci, Esra. 8 Numaralı Manastır Şer’iyye Sicilinin (1-64 Varak) Transkripsiyon 

ve Değerlendirilmesi (H. 1050-1051/M.1640-1642). Kahramanmaraş: 

Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 2019. 

72



Eroğlu, Haldun. “On dokuzuncu yüzyılda yetim çocuklara vasî tayini: Antalya 

örneği”. Çocuk Sağlığı ve Hastalıkları Dergisi 50 (2007), 285-288. 

Ferit, Şahin. “İslam Hukukunda Korunmaya Muhtaç Çocuklar”. Premium Sosyal 

Bilimler E-Dergisi. 8/48 (2024), 1489-1502. 

Çağ, Galip. 16. Ve 17. Yüzyıllarda Osmanlı Hâkimiyetinde Manastır. Sakarya: 

Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010. 

Genç, Mehmet. “Nâzır”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/449-450. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Gözcü, Hülya. 25 Nolu Manastır Şer’iyye Sicilinin Transkripsiyon ve 

Değerlendirilmesi (1682-1684). Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü 

İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Güler, Saadet. “411 Numaralı Bitlis Şer’iyye Siciline Göre Bitlis’in Sosyal ve 

İktisadi Hayatı (1895-1903)”. Tarihî ve Kültürel Yönleriyle Bitlis. II, 

Editörler: Mehmet İnbaşı, Mehmet Demirtaş, Ankara: Bitlis Eren 

Üniversitesi Yayınları, 2019, 465-480.    

Gündoğdu, Mustafa. 17. Yüzyılın İlk Yarısında Manastır Şehri (Şer’îyye 

Sicillerine Göre). Edirne: Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2024. 

Karaman, Hayreddin. “Asabe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

3/452-453. İstanbul: TDV Yayınları, 1991.  

Karta, Nurullah. “Manastır Şehrinin Sosyal ve Ekonomik Durumu (1482-1615)”. 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 8/41 (Aralık 2015), 458-469.  

Kızıldağ Palta, Necla. 19. Yüzyıl Üsküdar Örneğinde Yetimler (1850-1856). 

Afyonkarahisar: Afyon Kocatepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2024. 

Koçak, Zülfiye. Manastır’da Hukuk ve Adalet Uygulamaları (1700-1730). 

Ankara: Gece Akademi, 2019. 

Kur’ân-ı Kerim ve Türkçe Anlamı (Meâl). çev. Hüseyin Atay – Yaşar Kutluay. 

Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 15. Baskı, 1988. 

Kuşcu, Seda. Manastır (Bitola) Şehri: İdari, Sosyal ve Ekonomik Yapı (1730-

1754). Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2025. 

Muşmal, Hüseyin- Gürbüz, İrem. (2018) “Osmanlı’da Vasîlik Kurumu: Konya 

Örneği”. Journal of Turkish Studies 13/16 (2018), 199-236. 

Ortaylı, İlber. “Kadı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 24/69-73. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Ortaylı, İlber. Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi. Ankara: Cedit Neşriyat, 2012. 

Özafşar, Mehmet Emin vd. (ed.). Hadislerle İslam. 1-7. Cilt. Ankara: Dini 

Yayınlar Genel Müdürlüğü, 2013. 

73



Özcan, Halime. 8 Numaralı Manastır Şer’iyye Sicilinin (65-120 Varak) 

Transkripsiyon ve Değerlendirilmesi. Kahramanmaraş: Kahramanmaraş 

Sütçü İmam Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 

2019. 

Pakalın, Mehmet Zeki. Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. III. 

İstanbul: MEB Yayınları, 1993. 

Prıftı, Krıstaq. “Manastır”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 27/562-

563. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Şener, Mehmet. “İslâm Hukukunda Velâyet”. Dokuz Eylül Üniversitesi, İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi II (1985), 203-221. 

Şimşek, Ayşe. “Osmanlı Hukuk Sisteminde Yetimlerin Himayesi ve Maddi 

Haklarının Korunması - Kurumsal Süreç-”. Mevzu Sosyal Bilimler Dergisi, 

5 (Mart 2021), 89-126. 

T. H.. “Manastır”. İslâm Ansiklopedisi. VII/274. İstanbul: MEB Yayınları, 1974. 

Tomar, Cengiz. “Nâzır”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/449. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Uğur, Yunus. “Şer’iyye Sicilleri”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

39/8-11. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Yediyıldız, Bahaeddin. “Osmanlılar Döneminde Manastır”. Atatürk ve Manastır 

Sempozyumu, (12-13 Ekim 1998) Bildiriler I. 21-35.  Ankara: Gazi 

Üniversitesi Rektörlüğü Yayınları, 1999. 

74



5.Bölüm 
 

Arnavutluk’ta Latin ve Arap Harfleri Tartışmaları 

Çerçevesinde Osmanlı Devleti’nin Eğitim ve Kimlik 

Politikaları (1908–1912) 

 

 Nihal ESEN*

 

 Giriş 

 Arnavut Kimlik Arayışının Temelleri 

XIX. yüzyılın sonları, Osmanlı İmparatorluğu’nun merkezileşme ve 

modernleşme sürecinin, taşra toplumlarının kimlik dinamikleriyle çelişkiye 

düştüğü bir dönemdir. Bu sürecin en belirgin laboratuvarı Arnavutluk olmuştur. 

Dil, din ve aidiyet meseleleri hem Osmanlı’nın bütünleştirici politikalarının hem 

de Arnavut aydın hareketlerinin merkezine yerleşmiştir. 

Tanzimat’la birlikte Osmanlı İmparatorluğu’nda güçlenen eşitlik ve özgürlük 

düşünceleri, Arnavut aydınları da etkilemiş ve bu kesimin kültürel alanda etkin 

bir rol üstlenmesini sağlamıştır. Fraşeri Kardeşler, İsmail Kemal Bey, Hasan 

Tahsin, Abidin Paşa Dino, Paşko Vasa, Kristoforidhi, Yani Vreto ve Koto Haxhi 

gibi önde gelen isimler, özellikle İstanbul’da Arnavut dili, alfabesi, edebiyatı ve 

folkloru üzerine yürüttükleri çalışmalarla hem Arnavut kimliğinin korunmasına 

katkıda bulunmuş hem de çok uluslu Osmanlı yapısında kültürel çeşitliliğin 

güçlenmesine hizmet etmişlerdir2. 

Arnavut kimliğinin oluşumu, 19. yüzyılda Yunan ve Sırp ulusal hareketleriyle 

eşzamanlı olarak gelişmiştir. Bu süreçte, özellikle İtalya’nın öncülük ettiği 

Avrupa’daki özgürlükçü düşünce ortamı önemli bir etken olmuştur. Batı’yla 

doğrudan temas kuran aydınlar, Osmanlı’daki modern eğitim kurumlarında 

yetişen yeni kuşaklar ve devlet yönetiminde görev alan bürokratlar, kimlik 

inşasının başlıca taşıyıcıları olmuştur. 1864’te İstanbul’da kurulan ve dönemin 

milli bilince sahip aydınlarını bir araya getiren Arnavut Kültür Derneği, bu 

kültürel uyanışın ciddi bir yol katettiğini göstermiştir3. Dernek Arnavut kültürü, 

dili, tarihi üzerine çalışmalar yapmıştır. Yapılan çalışmalardan en önemlisi ise bir 

     _____________________ 
* Arş. Gör. Dr., Fırat Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Tarih Bölümü, Elazığ,  

nsafak@firat.edu.tr,  ORCID: 0000-0001-5630-5581. 
2 Gentrit Smakaj, “Arnavut-Jön Türk Münasebetleri (1889-1902)”, OTAM Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 57 (Haziran2025), 87. 
3 Mithat Aydın, “Arnavutluk’un Osmanlı Devletı̇’nden Kopuşu Sorunu (1912-1913)”, Belgi Dergisi 2/17 (Ocak 

2019), 1095. 

75

mailto:nsafak@firat.edu.tr


Arnavut Alfabesi oluşturma girişimi ve bu yönde hazırlanan bir taslağın Maarif 

Nezareti’ne sunulması olmuştur. Fakat bu talep Osmanlı yönetiminde bir karşılık 

bulmamış, alfabe meselesine bir dinsel kimlik olarak yaklaşmıştır. Nitekim 

Ortodokslar için Yunan, Katolikler için Latin alfabesinin Müslümanlar için ise 

Arap alfabesinin uygun olacağını belirtilmiştir4. 

Arnavut milliyetçiliğinin siyasal anlamda ortaya çıkması 1878 Ayestefanos 

Antlaşması gereğince Arnavutluk topraklarının bir kısmının Bulgaristan, 

Sırbistan, Karadağ ve Yunanistan arasında paylaşılması neticesinde olmuştur. 

Arnavutluk topraklarının paylaşıldığını gören Abdül Fraşeri Vasa Paşa, Naum 

Vekilharci, Şemseddin Sami Fraşeri gibi Arnavut aydınlar tarafından1878 yılında 

İstanbul’da “Arnavut Haklarını Koruma Komitesi” adıyla bir oluşuma 

gidilmiştir5. Bu komite 2 Ekim 19796 tarihinde Prizren’de Katatolik, Hristiyan ve 

Müslüman Arnavutlardan oluşan 300 kişilik bir toplantı düzenlemiştir. 

Dolayısıyla Arnavut topraklarının paylaşılma korkusu Prizren Birliği adıyla 

anılan ilk siyasal Arnavut hareketini doğurmuştur7. Bu birlik, resmi söylemde 

Osmanlı toprak bütünlüğünü korumayı amaçlasa da fiilen Arnavut kimliğinin 

siyasallaşmasını hızlandırmıştır. Nitekim Prizren Birliği aldığı kararlar 

neticesiyle özerklik söylemi içerisine girmiştir8. Arnavutluk nüfusunun büyük 

ölçüde Müslüman olması ve Prizren Birliği’nin Arnavut topraklarının 

parçalanmasına karşı bir tutum benimsemesi, Sultan II. Abdülhamid’in bu 

hareketi bastırmak yerine Panislamizm temelli bir yaklaşımla denetim altına 

almaya çalışmasına; Arnavutların İslam kardeşliği üzerinden sadakatlerini 

sürdürebilecekleri düşüncesine yol açmıştır9. Bu politika kısa vadede sınırlı bir 

istikrar sağlasa da uzun vadede dil ve kimlik temelli sekülerleşmeyi 

hızlandırmıştır. Prizren Birliği’nin faaliyetleri Sultan II. Abdülhamid’in 1881 

yılının Mart ve Nisan aylarında bölgeye Derviş Paşa komutasında başlattığı 

askeri harekâtla sonlandırılmıştır10. 

 

     _____________________ 
4 Kemal Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları Balkanlarda İslam 

Medeniyeti: II. Milletlerarası Sempozyumu Tebliğleri, 4-7 Aralık 2003, Tiran-Arnavutluk, Yay. Haz. Ali Çaksu 

(İstanbul: IRCICA 2006), 30. 
5 Said Olgun, Arnavut Milliyetçiliğinin Gelişiminde Mektepler (Ankara: Gece Kitaplığı, 2016), 65-66; Yavuz 

Haykır-Mehmet Aslan, “Arnavut Ayrılıkçı Hareketleri ve Bağımsızlık Süreci”, Fırat Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 32/2 (2022), 822. 
6 Toplantı tarihinin çeşitli kaynaklarda 10 Haziran 1879 olarak geçtiği görülmektedir. Ancak Yiğit, incelediği 

arşiv belgelerine dayanarak bu tarihin 2 Ekim 1879 olduğunu belirtmektedir. Arşiv kayıtlarıyla doğrulanan bu 

bilgi ışığında, çalışmada söz konusu tarih 2 Ekim 1879 olarak kabul edilmiştir. Bkz.Yücel Yiğit, “Milliyetçilik 

Çağında Prizren İttihat Cemiyeti”, Turkish Studies 4/8 (Fall 2009), 2466. 
7 Yiğit, “Milliyetçilik Çağında Prizren İttihat Cemiyeti”, 2466. 
8 Ercan Karakoç-Mesut Yavaş, “İkinci Meşrutiyet Döneminde Arnavutların Eğitim Çalışmalarında Önemli Bir 

Aşama: Elbasan Maarif Kongresi”, Belleten 82 (2018): 678.  
9 Yiğit, “Milliyetçilik Çağında Prizren İttihat Cemiyeti”, 2472. 
10 Fahri Maden, “Arnavutluk’un Bağımsızlık Süreci (1877-1913)”, Avrasya Etüdleri 39/1 (Haziran 2011), 160. 

76



1. İlk Alfabe Denemeleri ve Osmanlı Müdahalesi (1879–1908) 

Arnavut aydınlarının ulusal kimlik arayışında en belirleyici unsur alfabe 

meselesi olmuştur. Naum Vekilharçi’nin 1844 tarihli Evetari adlı eseri, 

Arnavutça’nın fonetik yapısına uygun bir Latin alfabesi önerisi sunarak bu 

tartışmanın öncülüğünü yapmıştır. Vekilharçi, din farklarını aşan bir ortak 

kültürel kimlik hedeflemiş; bu girişim, modern eğitim ve sekülerleşme fikirleriyle 

yakından ilişkilendirilmiştir. 1844 yılında, “Evetari” adındaki alfabeyi 

yayınlayan Vekilharçi, Arnavut dili ve eğitimine büyük katkıda bulunmuştur. 

Evetari; Görice (Korçë/ Korça), Premedi(Përmet/Permedi) ve Berat’ta dağıtılmış 

ve onun sayesinde ahali Arnavutça okuma yazma öğrenmeye başlamıştır11. 

Arnavutçanın Yunan harfleriyle yazılması gerektiği görüşü, Arnavutların 

Yunanlarla ortak Pellazg kökeninden geldiği düşüncesine ve Güney 

Arnavutluk’taki Rum kültürel etkisine dayanıyordu. Bu fikir özellikle Demetrio 

Kamarada tarafından savunulmuş, ayrıca Tosk lehçesiyle yazılan İncil 

çevirilerinde Yunan harflerinin kullanılmasıyla da desteklenmiştir. 1860’larda 

İstanbul’da Arnavutça için ortak alfabe tartışmaları yapılmıştır. Seçenekler 

arasında Yunan, Latin ve Arap harfleri öne çıkmıştır. Yani Vreto gibi bazı 

aydınlar, Arnavutların Yunan kültürüyle akrabalığı ve Hellenizm etkisi nedeniyle 

Yunan harflerinin kullanılmasını savunmuşlardır. Ancak sonuçta Latin alfabesi 

daha çok destek görmüştür12. 

1864 yılında İstanbul'da kurulan Arnavut Kültür Derneği çevresinde toplanan 

Arnavut aydınları, Arnavut tarihi, kültürü, edebiyatı, dili ve folkloru üzerine 

incelemeler yapmaya başlamışlardır. Bu süreçte göze çarpan en önemli husus, 

aydınların yeni bir Arnavut alfabesi üzerinde çalışmalarıdır. Bu çalışmalar 

neticesinde Arnavutça eğitim için Maarif Nezareti'nden bir talepte bulunmuşlarsa 

da bir sonuç alamamışlardır13. Yine 1878’de İstanbul’da Abdül Frasheri, 

Şemsettin Sami ve bazı önde gelen Arnavut aydınlarının girişimiyle toplanan 

Arnavut Halklarını Savunma Komitesi kongresinde, Arnavutçanın eğitim ve 

yargıda kullanılması ile alfabe meselesi gündeme gelmiştir14. Ancak bu 

girişimler, dönemin önemli düşünürlerinden Namık Kemal’in tepkisine yol 

açmış, Namık Kemal, Osmanlı birliğini esas alan ‘ittihad-ı anasır’ anlayışı 

çerçevesinde, Latin alfabesinin kabulünün devletin bütünlüğünü zedeleyeceğini 

ve parçalanma sürecini hızlandıracağını savunmuştur15. 

     _____________________ 
11 İrena Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, ASSOS İnsan ve Toplum Bilimlerinde 

Araştırmalar Dergisi 2(1) (2024), 25. 
12 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 25. 
13 Karakoç-Yavaş, “Elbasan Maarif Kongresi”, 677; Maden, “Arnavutluk’un Bağımsızlık Süreci (1877-1913)”, 

158. 
14 Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları”, 31; Olgun, Arnavut 

Milliyetçiliğinin Gelişiminde Mektepler, 112. 
15 Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları”, 31. 

77



1879’da alfabe sorununa çözüm bulmak üzere Arnavut aydınlar tarafından bir 

komisyon oluşturulmuştur. Şemseddin Sami, Kristoforidhi ve Vasa Paşa gibi 

aydınların öncülüğünde hazırlanan İstanbul Alfabesi, Latin harflerini temel alarak 

Arnavutçanın ses sistemine uyarlanmıştır. 1879’da yapılan tartışmalar sonucunda 

Şemseddin Sami’nin hazırladığı Latin kökenli İstanbul Alfabesi kabul edilmiştir16. 

Yunan alfabesi, Yunan hükümetinin yayılmacı ve Rumlaştırıcı politikaları nedeniyle 

reddedilmiş; Arap alfabesi ise dini ayrılıklar yaratacağı endişesiyle uygun 

bulunmamıştır. Latin alfabesi, tarafsız ve birleştirici görüldüğü için benimsenmiştir17. 

İstanbul Alfabesi, 25 Latin, 5 Yunan ve 6 Slav harfinden oluşuyor ve ilk ortak “milli 

alfabe” olarak kabul ediliyordu18. Bu alfabe hem Osmanlı modernleşmesiyle hem de 

Arnavut kimliğiyle bağ kurmayı amaçlamış, ancak kısa sürede siyasi bir meseleye 

dönüşmüştür. Prizren Birliği Arnavutların yaşadığı bölgelerde yönetsel ve kültürel 

özerklik talepleri dile getirerek Arnavutça eğitim, yerel memuriyet ve bölgesel meclis 

oluşturulması gibi isteklerde bulunmuştur. Osmanlı Devleti başlangıçta bu hareketi 

Balkanlardaki Slav ve Yunan etkisine karşı desteklemiş; ancak otonomi arayışı 

taşıdığı gerekçesiyle 1881’de Prizren Birlik’ini dağıtmıştır. Ardından Arnavutça 

eğitim ve yayın faaliyetleri yasaklanmış, okullar kapatılmıştır19.  Ancak alfabe 

çalışmaları, Osmanlı yönetiminin Prizren Arnavut Birliği’ni dağıtması ve hem 

Ortodoks Rum Patrikhanesi’nin hem de Vatikan’ın bu milli uyanışa karşı gösterdiği 

tepki nedeniyle askıya alınmıştır. Bu gelişmeler üzerine eski uygulamaya geri 

dönülerek, Müslüman Arnavutlar için Arap harfleri, Ortodokslar için Yunan harfleri 

ve Katolikler için Latin harfleriyle yayın yapma düzeni yeniden sürdürülmüştür20.  

XIX. yüzyılın son çeyreğinde Arnavut aydınları, Osmanlı’nın eğitim alanındaki 

kısıtlamaları karşısında düşünsel faaliyetlerini yeni mecralara yöneltmiş; 1881’de 

Prizren Birliği’nin dağıtılmasının ardından yeraltına çekilen Arnavut ulusçuluğu 

1902’ye kadar özellikle dil ve kültür temelinde gelişimini sürdürmüştür. Bu süreç 

hem Osmanlı topraklarında yürütülen girişimler hem de yurt dışındaki Arnavut 

topluluklarının katkılarıyla şekillenmiş; Avusturya ve İtalya’nın Katolik Arnavutlar 

için okul açmaları, Bükreş’te Arnavutça ders kitaplarının basılması, Sami 

Frasheri’nin İstanbul’da yeni bir alfabe oluşturan “Arnavut Harfleri Topluluğunu 

     _____________________ 
16 Yüksel Çelik, Prizren İttihad Cemiyeti ve Faaliyetleri (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Arastırmaları Enstitüsü, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 1997), 23; Karakoç-Yavaş, 

“Elbasan Maarif Kongresi”, 678. 
17 Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin Gelişiminde Mektepler, 113. 
18 Fahredin Shabanı, “İstanbul alfabesi ve Onun Arnavutlarda Siyasal-Kültürel Yankısı”, BAL-TAM Türklük 

Bilgisi 18 (Mart 2013), 144.; Gentrit Smakaj, “Sultan II. Abdülhamit Devrinde Arnavut Milliyetçiliği Meselesi 

(1878-1908)”, Akdeniz İnsani Bilimler Dergisi 12 (2022), 118. 
19 Arzu Erman, “Arnavut Ulusal Kimliğinin Oluşumu ve Naim Frashërı̇”, 13th International May 19 Innovative 

Scintific Approaches Congress, ed. Hatice Kumcağı ve Aslıhan Ada (Newyork: Liberty Academic Publishers 

2025), 313. 
20 Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları”, 32; Smakaj, “Sultan II. 

Abdülhamit Devrinde Arnavut Milliyetçiliği Meselesi (1878-1908)”, 118. 

78



kurması, 1887’de Korçe’de ilk milli okulun açılması ve Protestan misyonerlerinin 

kız okulu girişimleri bu gelişimin başlıca örneklerini oluşturmuştur21. Buna ek olarak 

Bükreş, Bulgaristan ve Mısır’da kurulan dernekler ile 1898’de Bükreş’te düzenlenen 

okul kongresi ulusal bilincin kurumsallaşmasına katkı sağlamıştır. Öte yandan 

Osmanlı yönetiminin sınırlayıcı tedbirlerine rağmen Arnavut aydınları anadilde 

eğitim çabalarını gizlice sürdürmüş; Görice (Korçe), Ergiri ve çevresinde açılmaya 

çalışılan okullar kısa sürede kapatılsa da Debre, Elbasan, Kolonya, Görice, Ohri, 

Tepedelen ve Avlonya’da izinsiz bir eğitim ağının yayıldığı, Arnavutça okuma-

yazmanın bu ortamlarda öğretildiği, Bükreş’te basılan alfabe ve ders kitaplarının 

tüccarlar aracılığıyla kaçak yollarla ülkeye sokulduğu ve zaman zaman tüccar 

ambarlarının derslik olarak kullanıldığı görülmüştür22.  

Basın ise bu dönemde Arnavut kimliğinin inşasında hem entelektüel hem de 

ideolojik bir alan haline gelmiştir. Arnavut milliyetçiliğinin şekillenmesinde basın ve 

yayın faaliyetleri belirleyici bir role sahip olmuştur. 1876’da yayımlanan iki dilli 

İşkodra Vilayeti Resmî Gazetesi ile görünürlük kazanan Arnavutça basın, 1878’de 

Drita gazetesinin ortaya çıkması ve ardından Bükreş’te kurulan derneğin Shqipetari 

gazetesini yayımlamasıyla daha örgütlü bir nitelik kazanmıştır. 1890’lı yıllardan 

itibaren Balkanlar ve Avrupa’nın çeşitli merkezlerinde Arnavutça yayınların 

sayısında dikkate değer bir artış yaşanmış; Brüksel’de Albania dergisi, Sofya’da 

Kalendari Kombiar takvimi, Kalabria’da Lâ Nazione Albanes gazetesi gibi çok 

sayıda süreli yayın Arnavut kültürel uyanışının taşıyıcısı hâline gelmiştir. Bu 

yükselişe paralel olarak 1876–1896 döneminde on bir süreli yayının çıktığı, 1897–

1908 yılları arasında ise kırk altı yeni gazete ve derginin yayımlandığı görülmektedir. 

Aynı eğilim kitap üretiminde de gözlemlenmiş; 1896–1908 yıllarında yayımlanan 

kitap sayısı, önceki döneme kıyasla üç-dört kat artmıştır. Osmanlı yönetimi 

başlangıçta Arnavutça yayınlara karşı sert bir yasaklama politikası uygulamasa da 

özellikle 1897 sonrasında yabancı misyonlarca desteklenen yayın faaliyetlerinin 

yoğunlaşmasıyla birlikte dışarıda basılan kitap ve gazetelerin ülkeye girişi 

kısıtlanmış, bazı yayınların dağıtımı tamamen yasaklanmıştır. Sofya’da Şahin Kulu 

tarafından Arnavutça yayımlanan Drita gazetesinin Osmanlı topraklarına 

sokulmasının engellenmesi bu çerçevenin dikkat çekici örneklerinden biridir. Tüm 

bu sınırlamalara rağmen Arnavutça basın, yurt içi ve yurt dışındaki üretim ağları 

sayesinde 20. yüzyılın başlarına kadar Arnavut ulusal bilincinin oluşumunda etkili 

bir mecra olmayı sürdürmüştür23.  

     _____________________ 
21 Aydın, “Arnavutluk’un Osmanlı Devletı̇’nden Kopuşu Sorunu (1912-1913)”, 1096. 
22 Karakoç-Yavaş, “Elbasan Maarif Kongresi”, 679. 

23 Ali Sacit Türker, II. Abdülhamid Dönemi Osmanlı Devleti’nin Arnavutluk Siyaseti II (Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 1996), 20; Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin 

Gelişiminde Mektepler, 113. 

79



Böylece alfabe tartışmaları, Osmanlı modernleşmesinin sınırlarını görünür kılan 

bir ideolojik mücadeleye dönüşmüştür. 1908’e gelindiğinde alfabe tartışmaları, 

Arnavutluk’un kültürel dönüşümünün en güçlü ve en sembolik alanı olarak Osmanlı 

kimlik politikasının karşısında yerini almıştır. 

 

2. II. Meşrutiyet Dönemi Alfabe Tartışmalarının Gelişimi Ve 

Siyasallaşması (1908–1912) 

II. Meşrutiyet’e giden süreçte Arnavut aydınları ile İttihat ve Terakki Cemiyeti 

arasında belirgin bir iş birliği ortaya çıkmıştır. Nitekim Cemiyet’in kuruluş ve 

örgütlenme döneminde İbrahim Temo, Derviş Hima ve İsmail Kemal gibi Arnavut 

kökenli siyasal aktörler merkezi roller üstlenmiş; özellikle Temo, Romanya, 

Bulgaristan ve Arnavutluk’un önemli şehirlerinde şubeler açarak Cemiyet’in Balkan 

teşkilatlanmasını yürütmüş ve Meşrutiyet fikrine yakın Arnavut aydınlarını örgüte 

kazandırmıştır24. Aynı dönemde İttihat ve Terakki’nin siyasal hedefleri––özellikle 

anayasanın yeniden yürürlüğe konulması ve imparatorluk halklarına daha geniş 

haklar tanınması yönündeki reformist yaklaşımı––Arnavut aydınları tarafından da 

desteklenmiş, böylece iki taraf arasında ortak bir siyasal zemin oluşmuştur.25. Bu iş 

birliği, II. Meşrutiyet’in ilanına giden süreçte Arnavutların Jön Türk hareketine aktif 

biçimde katılım göstermesini sağlamış ve Arnavutları dönemin siyasal dönüşümünün 

önemli bileşenlerinden biri hâline gelmiştir. 

1908 Devrimi, Arnavutluk’ta uzun süredir bastırılmış olan dil ve kimlik 

tartışmalarını görünür kılmış; II. Meşrutiyet’in sağladığı özgürlük ortamı Arnavut 

aydınlarının yıllardır süren alfabe meselesini ulusal birliğin temel unsurlarından biri 

olarak yeniden gündeme taşımıştır. Meşrutiyet’in ilanının hemen ardından Maarif 

Nezaretinin Arnavutçanın ilkokul ve rüştiye düzeyinde kullanılmasını öngören 

kararları, Arnavutça eğitim ve yayıncılığa ilişkin tartışmaları daha da yoğunlaştırmış; 

böylece dil ve alfabe sorunu hem siyasal programların hem de kültürel taleplerin 

merkezinde yer almaya başlamıştır26. Bu dönemde dil, artık yalnızca bir iletişim aracı 

değil; kimliğin ve modernleşmenin sembolü haline gelmiştir.  

  

     _____________________ 
24 Smakaj, “Arnavut-Jön Türk Münasebetleri (1889-1902)”, 88-89. 
25 Smakaj, “Arnavut-Jön Türk Münasebetleri (1889-1902)”, 84-85. 
26 Bülent Bilmez Can, “Arnavut Dil-Ulusçuluğu ve Alfabe Tartışmalarında İlk Zirve: 100. Yılında Manastır 

Kongresi (14-22 Kasım 1908)”, Toplumsal Tarih 179 (November 2008), 24; Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin 

Gelişiminde Mektepler, 245. 

80



Arnavut aydınları, tıpkı Jön Türkler gibi, imparatorluğun sorunlarının kaynağını 

Abdülhamit yönetiminde görmekte ve mevcut rejimin değişmesi durumunda 

Osmanlı Devleti içinde Arnavutlara geniş bir özerklik tanınabileceğine 

inanmaktaydılar. Birçok Arnavut aydını, İttihat ve Terakki’nin iktidara gelmesiyle 

vilayetlerin birleştirileceğini ve özerklik hakkı tanınacağını umut etmiştir27. 

Kanun-i Esasi’nin yeniden yürürlüğe girmesi, Osmanlı coğrafyasının birçok 

yerinde olduğu gibi Arnavutluk’ta da büyük bir coşkuyla karşılanmıştır. 

Arnavutlar farklı siyasal görüşlere sahip olsalar da Arnavutça eğitim veren 

okulların açılması konusunda ortak bir beklenti taşımış ve böylece özellikle 

Hıristiyan Arnavutlar üzerinde etkili olan Rumlaştırma politikalarına karşı 

kültürel kimliklerini koruyabileceklerini düşünmüşlerdir. Bu amaçla kısa sürede 

çeşitli cemiyetler kurulmuş; şehir ve köylerde Arnavutça okullar açılmaya 

başlanmış, İstanbul, Selanik, Manastır, Görice, Yanya, Elbasan ve İşkodra gibi 

merkezlerde Arnavutça gazete ve dergilerin yayımlanması hız kazanmıştır. 

Meşrutiyet sonrasında kültür ve eğitim alanındaki faaliyetler benzeri görülmemiş 

ölçüde artmış; ilk on ay içinde Arnavutlar tarafından onlarca kültür ve edebiyat 

derneği, gündüz ve gece okulu, gazete ve musiki cemiyeti kurulmuş, yeni matbaa 

makineleri satın alınmış ve okullardaki öğrenci sayıları hızla yükselmiştir28. 

 

2.1 II. Meşrutiyet Sonrası Alfabe Arayışı ve Kongreler 

II. Meşrutiyet’in ilanıyla oluşan iyimser hava, Arnavutların uzun süredir 

bastırılan alfabe ve eğitim taleplerini yeniden gündeme taşımıştır. Ergiri 

Mutasarrıfı Müfit Bey’in 10 Eylül 1908 tarihli raporu da bu beklentilerin gücünü 

ortaya koymuş; farklı unsurlara ana dilde eğitim hakkı tanınırken Arnavutların 

dışlanmasının ciddi tepki doğurduğunu bildirmiştir. Ancak Maarif Nezareti 

Arnavutça eğitime izin vermeyerek talepleri reddetmiştir. Merkezi yönetimin bu 

tutumuna rağmen Arnavut aydınları arayışlarını sürdürmüş; alfabe birliğinin 

sağlanamaması ve okullarda hangi yazının kullanılacağına dair belirsizlik, Mithat 

Frashëri’nin öncülüğünde bir kongre toplanması fikrini öne çıkarmıştır29. Bu 

alfabe arayışı için Arnavutlarca bir dizi kongre düzenlemiştir. 

 

2.1.1 Manastır Kongresi (1908) 

İstanbul Alfabesi’nin 1879’da kabul edilmesine rağmen alfabe sorunu 

çözülememiş, tartışmalar II. Meşrutiyet sonrasında da sürmüştür. 1908 Manastır 

Kongresi, Arnavutlar için ortak bir alfabe belirlemek amacıyla toplanmış; Latin 

     _____________________ 
27 Gentrit Smakaj, “Osmanlı Ricali’nin Arnavut Millî Alfabesi ile Eğitim Meselesine İlişkin Görüşleri 

(1912)”, Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları Dergisi 19/39, (2023), 1338. 
28 Karakoç-Yavaş, “Elbasan Maarif Kongresi”, 680. 
29 Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları”, 32. 

81



kökenli alfabenin temel alınmasına karar verilmiştir. Ancak İstanbul Alfabesi ile 

Başkimi Alfabesi arasında uzlaşma sağlanamamış, sonuçta Latin harflerinin 

öğretilmesine ve İstanbul Alfabesi’nin kullanılmaya devam edilmesine karar 

verilmiştir30. Bu karar, dini farklılıkları aşarak kültürel bir birlik fikrini 

güçlendirmiştir. Latin harfleri, modernleşmenin ve Batı’ya yönelimin simgesi 

haline gelirken, Arap harfleri Osmanlı’ya bağlılığın işareti olarak 

değerlendirilmiştir. 

Manastır Kongresi’nde Latin esaslı alfabenin benimsenmesi, Müslüman 

Arnavut çevrelerinde önemli bir tepkiye yol açmış ve bu tepki kısa sürede örgütlü 

girişimler haline dönüşmüştür. Latin harflerinin kabulünü uygun görmeyen bu 

gruplar, 1909 yılının başlarında Arnavut Lisanını Osmanlı Hurufuyla Tahrir ve 

Talim Cemiyeti adıyla bir cemiyet kurarak Arap harfli öğretimi destekleyen bir 

hareket başlatmışlardır. Bu oluşumu kısa süre içinde Huruf-ı Arabiye Cemiyeti 

ile İttihad-ı Osmani Arnavut Maarif Cemiyeti gibi benzer amaç taşıyan başka 

örgütler de takip etmiştir. Söz konusu cemiyetler, Arap harfli eğitimin 

sürdürülmesini İslami kimliğin korunması ve Osmanlı topluluğu içinde kültürel 

birliğin devamı açısından zorunlu görmüş; Latin harfli eğitimin ise Arnavut 

toplumunda ayrışmayı derinleştireceğini savunmuşlardır31. 

 

2.1.2 Debre ve Elbasan Kongreleri 

1909 yılında toplanan Debre Kongresi ise İttihat ve Terakki’nin etkisi 

altındaydı. Cemiyet, Latin alfabesinin Arnavutları Osmanlı’dan 

uzaklaştıracağından endişe ettiği için Arap harflerini savunmuştur. Bu kongre ile 

mesele a Latin–Arap ikilemine dönüşmüştür32. Hafız Ali Efendi’nin, okulu 

bulunmayan köylere ilkokul yapılmasını ve tüm okullarda Arnavutça 

okutulmasını talep eden önerisi delegeler arasında ciddi görüş ayrılıklarına yol 

açmıştır. Kongrede söz alan bir delege, alfabe tartışmasının toplantıyı asli 

hedefinden uzaklaştıracağını öne sürerek, yalnızca Arnavutça’nın resmi dille 

birlikte okutulmasının yeterli olduğunu; hangi harflerin kullanılacağına ise 

kişilerin kendilerinin karar vermesi gerektiğini ifade etmiştir. Türkçe eğitim 

yanlısı Rıza Bey, Arnavutça öğretimine gerek olmadığını belirtirken; Said Ağa 

(Kroya) buna karşı çıkarak Arnavutların ilerleme için kendi dillerinde eğitim 

almaları gerektiğini vurgulamıştır33. 

Debre Kongresi’nde görüşülen meselelerden bir diğeri de eğitim ile ilgilidir. 

Bu çerçevede medreselerin ıslahı, ihtiyaç duyulan yerlerde öğretmen okullarının 

     _____________________ 
30 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 28. 
31 Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları”, 33. 
32 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 29. 
33 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 29.; Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin 

Gelişiminde Mektepler, 262. 

82



ve Rumeli’de bir üniversitenin açılması ile Arnavutluk’ta modern ilk, orta ve lise 

düzeyinde okulların kurulması kararlaştırılmıştır. Ayrıca sanayi ve ziraat 

mekteplerinin açılması ve resmi dil ile Arnavutçanın öğretiminin tercihe bağlı 

bırakılması da karara bağlanmıştır. Alfabe konusunda ise Arap veya Latin harfleri 

arasında tercihin halka bırakılması uygun görülmüştür. Ancak sonraki gelişmeler, 

bu düzenlemelerin tüm Arnavut kesimlerini tatmin etmediğini ortaya 

koymuştur34.  

Kongre, altı sınıflı bir öğretmen okulunun açılması; okul masraflarının 

karşılanması için Görice’de “Arnavut Okulları Merkezi”nin kurulması; Manastır 

Kulübü’nün iki yıl içinde merkez kulüp olarak tanınması; tüm Arnavut kulüp ve 

derneklerinin ortak bir program etrafında toplanması; Latin harfli Arnavutça 

eğitim için propaganda yapılması; bir ziraat okulunun açılması ve Geg-Tosk 

topluluklarının İlbasan diyalektini ortak yazı dili olarak kullanması yönünde 

kararlar almıştır. Kongrede ayrıca Arnavut ulusal ve kültürel haklarının 

savunulması gerektiği vurgulanmıştır35. Bu süreçte Görice’de kurulan 

“Perparim/Terakki Okul Cemiyeti” Latin harfli Arnavutça eğitimi 

yaygınlaştırmayı amaçlamış, ancak siyasi amaç taşıdığı gerekçesiyle ilk etapta 

açmak istediği okullara izin verilmemiştir. Başkim kulüplerinin ruhsatsız okulları 

da kapatılmıştır. Sorun büyüyünce hükümet Latin harfli Arnavutça eğitime izin 

vermiş; Müslüman öğrencilerin din derslerini Arap harfleriyle okumaları şartı 

getirilmiştir36.  

Perparim Cemiyeti’nin girişimleriyle İlbasan ve Görice’deki Arnavut okulları 

yeniden açılmış; böylece Arnavutların dağınık eğitim faaliyetleri merkezileşmiş 

ve İlbasan diyalektinin benimsenmesi ortak bir standart oluşturma yönünde 

önemli bir adım olmuştur. Kongre sonrasında Arnavut eğitim hareketi belirgin 

biçimde hız kazanmıştır. Osmanlı yönetimi, bu gelişmelere karşılık Maarif 

Nezareti aracılığıyla Latin harfli kitapların toplatılmasını ve öğretmenlerin 

denetlenmesini emretmiştir. Ancak bu önlemler etkisiz kalmış; Arnavutluk’un 

birçok bölgesinde Latin harfli eğitim fiilen yürürlüğe girmiştir37. 

 

2.1.3 İkinci Manastır Kongresi  

1908’deki Manastır Kongresi’nin iki yıl içinde yeniden toplanılması 

yönündeki kararının ardından, Latin harflerini savunan Arnavut aydınları 21-23 

Mart 1910 tarihlerinde Manastır’da bir araya gelerek alfabe meselesini Arnavut 

toplumunun kendi inisiyatifiyle çözüme kavuşturmayı amaçlamışlardır. 

     _____________________ 
34 Karakoç-Yavaş, “Elbasan Maarif Kongresi”, 683. 
35 İhsan Burak Birecikli, Arnavutlar ve Arnavutluk Sorunu 1908-1914 (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 188-189. 
36 Karakoc – Yavaş, “Elbasan Maarif Kongresi”, Belleten 2018, 688–689 
37 Birecikli, Arnavutlar ve Arnavutluk Sorunu 1908-1914, 189-190. 

83



Toplantıda Arap harflerini destekleyen girişimlerin anayasal rejime aykırı olduğu 

belirtilmiş; Arnavut mebuslar ve önde gelen şahsiyetlerden oluşacak bir istişare 

heyeti kurulmasına ve bu heyetin Arnavutluk genelinde eğitimi düzenleyen ortak 

bir program hazırlamasına karar verilmiştir38. Bu süreçte Osmanlı Hükümeti’nin 

alfabe konusunda serbestiyet tanımasına rağmen, Başkim Kulübü’nün çağrısıyla 

2 Nisan 1910’da yapılan İkinci Manastır Kongresi meseleye daha siyasal bir 

mahiyet kazandırmıştır. Kongrede Kanun-ı Esasi’nin eğitim dilini serbest 

bıraktığı vurgulanmış, ancak hükümetin Arnavutçanın milli harflerle 

öğretilmesine yönelik engelleyici tutumu eleştirilmiştir. Besim Bey’in 

tutuklanmasıyla ortaya çıkan belgeler kongrede Arnavutluk’un tanınması, yerel 

meclislerin yetkilendirilmesi ve Latin harfli Arnavutça eğitimin zorunlu hâle 

getirilmesi gibi özerkliğe yönelik gizli kararların alındığını göstermiştir39. 

Böylece 1910 Manastır toplantıları, alfabe tartışmasını kültürel bir mesele 

olmaktan çıkararak Arnavut milliyetçi taleplerinin kurumsal çerçevesine 

bağlayan bir dönemeç oluşturmuştur. 

1909–1910 yılları, Arnavutlar arasında alfabe meselesine ilişkin tartışmaların 

en yoğunlaştığı dönem olmuştur. Bu süreçte Arnavut kamuoyu belirgin biçimde 

iki eğilim etrafında kümelenmiştir. Latin alfabesini savunan aydınlar, tercihlerini 

dini gerekçelere değil, kültürel gelişim ve medeniyet yönelimi gibi unsurlara 

dayandırmışlardır. Latin harflerinin benimsenmesini destekleyenler, 

Arnavutçanın Hint-Avrupa dil ailesine mensup olmasını, Avrupa ile entegrasyon 

arzusunu ve bu alfabenin öğrenim ile basım-yayımda sağladığı pratik avantajları 

temel argümanlar olarak öne çıkarmıştır. Buna karşılık Arap harfleri, 

Arnavutların Arap dünyasıyla etnik ya da dilsel bir bağının bulunmaması ve 

yazının öğrenilmesinin güç olması gibi nedenlerle uygun bir seçenek olarak 

değerlendirilmemiştir. Hatta bazı aydınlar, Arap alfabesinin kullanılmasını “Orta 

Çağ’a dönüş” niteliğinde bir gerileme olarak yorumlamıştır40. 

 

2.2 Alfabe Tartışmalarında Toplumsal, Eğitsel ve Siyasal Gerilim  

1908 sonrasında Arnavutluk’ta alfabe meselesi, dilin teknik özelliklerini 

aşarak toplumsal kimlik ve siyasal yönelimlerin belirleyici olduğu bir tartışma 

alanına dönüşmüştür. Latin harflerini savunan aydınlar bu sistemi modernleşme, 

Avrupa ile bütünleşme ve Arnavutçanın yapısal ihtiyaçları çerçevesinde 

gerekçelendirirken; Arap harflerini savunan çevreler yazıyı İslami bağlılığın bir 

göstergesi olarak değerlendirmiştir. Böylece alfabe tercihleri, kısa sürede eğitim 

politikalarından dini hassasiyetlere ve siyasal beklentilere uzanan geniş bir 

     _____________________ 
38 Birecikli, Arnavutlar ve Arnavutluk Sorunu 1908-1914, 189-190. 
39 Yakut, “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları”, 42-43. 
40 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 29. 

84



gerilim hattı yaratmıştır. Alfabe konusundaki bu ideolojik ayrışmanın kökenleri, 

Arnavutluk’ta Arnavutça eğitime geçilmeden önce dini cemaatlerce belirlenen 

çok parçalı eğitim yapısında aranmalıdır. 

Arnavutluk’ta Arnavutça eğitime geçilmeden önce öğretim dili, büyük ölçüde 

dini cemaatlerin etkisiyle belirleniyordu. Müslümanlar Türkçe, Ortodoks Arnavutlar 

Rum Patrikhanesi’nin yönlendirmesiyle Rumca, Katolik Arnavutlar ise çoğunlukla 

İtalyanca eğitim alıyordu. Özellikle güney bölgelerinde Rum okullarının yoğunluğu 

dikkati çekmekteydi. Osmanlı’nın modern eğitim girişimleri 19. yüzyıl ortalarında 

bölgede yayılmaya başlasa da eğitim sistemi, devlet, misyonerlik faaliyetleri ve yerel 

dini kurumların rekabeti arasında parçalı bir yapıya sahipti. Arnavutçanın eğitim dili 

olarak kullanılmaması ise ilerleyen süreçte ulusal taleplerin temel konusu haline 

gelmiştir41. 

19. yüzyıl sonlarında Arnavutluk’ta çeşitli misyoner okulları, özellikle 

Katoliklerin İtalyanca eğitim veren kurumları ile Rum Patrikhanesi’nin 

denetimindeki geniş Rum okul ağı bölgedeki eğitimi ciddi biçimde 

şekillendirmekteydi. 1880’lerden itibaren Arnavutlar kendi dillerinde eğitim veren 

okullar açmaya başlamış; Korçe’de 1887’de kurulan okul bu çabanın simgesi hâline 

gelmişti. Ancak II. Abdülhamid yönetimi Arnavutça öğretimi ayrılıkçı bir faaliyet 

olarak değerlendirdiği için 1902’den itibaren bu okulları kapatmaya yönelmiş, 

Arnavutça kitapların ülkeye girişini sınırlandırmış ve Arnavut harfleriyle basılan dini 

eserlerin gümrüklerden geçmesini dahi engellemeye başlamıştır. Buna rağmen 

Arnavut aydınları ve diaspora çevreleri okul açma ve yayın faaliyetlerini sürdürmüş; 

hükümet ise yabancı ülkeler aracılığıyla destek arayan Arnavut girişimlerini takip 

edip engellemeye çalışmıştır. Böylece 20. yüzyıl başına gelindiğinde eğitim, Osmanlı 

yönetimi ile Arnavut milliyetçi hareketi arasındaki en belirgin çatışma alanlarından 

biri haline gelmiştir42. 

II. Meşrutiyet’in ilanı, Arnavutluk’ta Arnavutça eğitimin hem toplumsal hem de 

idari düzeyde yoğun biçimde talep edilmesini beraberinde getirmiştir. 1908 

sonrasında Elbasan ve Görice(Korçe)’de okulların yeniden açılmasıyla başlayan 

hareketlilik kısa sürede bölge geneline yayılmış; ancak öğretmen eksikliği ve 

program uyarlama zorlukları 1909 Elbasan Kongresi’nin ana gündemini 

oluşturmuştur43. Bu süreçte Arnavut Eğitim ve Yardımlaşma Kulübü’nün 8 Ocak 

1909 tarihli telgrafı, cehaletin giderilmesi için Arnavutçanın okul programlarına 

alınmasını talep etmiş; Osmanlı yönetimi de diğer unsurların ana dillerinde eğitim 

     _____________________ 
41 Ali Arslan, “Arnavutça Eğitime Geçiş ve Buna Karşı Osmanlı Yönetiminin Tavrı”, Balkanlarda İslâm 

Medeniyeti: II. Milletlerarası Sempozyumu Tebliğleri, 4-7 Aralık 2003, Tiran-Arnavutluk (İstanbul: IRCICA 

2006), 57. 
42 Ali Arslan, “Arnavutça Eğitime Geçiş ve Buna Karşı Osmanlı Yönetiminin Tavrı”, 60-63. 
43 Ali Arslan, “Arnavutça Eğitime Geçiş ve Buna Karşı Osmanlı Yönetiminin Tavrı”, 66. 

85



görmesine izin verildiğini belirterek Arnavutça eğitime 14 Ocak 1909’da resmen 

onay vermiştir44. 

Yanya, Manastır ve Kosova’dan gelen yazışmalar ise Arnavutçanın rüştiye ve 

idadilerde okutulması için yoğun bir öğretmen ihtiyacı bulunduğunu ve yerel 

halkın eğitime büyük ilgi gösterdiğini ortaya koymaktadır45. Aynı dönemde 

misyoner okullarının etkisi ve ortak alfabe arayışı, eğitimi siyasal bir meseleye 

dönüştürmüş; başlangıçta Arap harfli alfabeyi destekleyen Osmanlı yönetimi, 

pratik zorluklar nedeniyle kısa sürede Latin harflerine de serbestlik tanımıştır.46  

1911’de Sultan Reşad’ın Rumeli seyahati sonrasında hükümet, 

Arnavutluk’taki eğitim sorunlarını çözmek için kapsamlı bir düzenleme programı 

hazırlamıştır. Meclis-i Mebusan, bölgedeki her köye ilkokul, önemli merkezlere 

ise rüştiye ve idadi açılmasını talep etmiş; Maarif Nezareti ise bütçe yetersizliği 

nedeniyle önceliğin ilköğretime verileceğini bildirmiştir. Bu amaçla Manastır–

Yanya ve İşkodra–Kosova bölgelerinde görev yapmak üzere iki “tesis-i mekatip 

memuru” atanmış, bu görevliler okul açılacak köyleri belirlemek, öğretmenleri 

seçmek ve öğretimin Arap mı Latin harfleriyle mi yapılacağını halkın tercihine 

göre tespit etmekle yetkilendirilmiştir47. 

1912 başında yeni okulların kurulması, ders araçlarının ücretsiz dağıtılması ve 

Latin harfli ders kitaplarının devlet tarafından bastırılması kararlaştırılmıştır. 

Tüm bu adımlar hem Arnavutluk’taki gerilimi azaltmayı hem de yaklaşan 

seçimlerde Arnavut halkının desteğini kazanmayı amaçlayan bir siyasi strateji 

olarak değerlendirilmiştir48. 

II. Meşrutiyet sonrasında Arnavutluk’ta alfabe ve eğitim tartışmaları yalnızca 

pedagojik değil, aynı zamanda dini ve siyasal bir nitelik kazanmıştır. Dahiliye 

Nezareti, 1910 yılı Ekim başında Maarif Nezareti ve Meşihat’a gönderdiği 

yazılarda Latin harflerinin bölgede hızla yayılmasının “cahil halk üzerinde 

yabancı okulların etkisini artırdığı” gerekçesiyle acil önlem alınmasını istemiş; 

Arap harfleriyle Arnavutça öğretecek muallimler yetiştirmek için planlanan 

Darülmuallimin’in bir an önce tamamlanmasını talep etmiştir. Aynı tezkirelerde 

Meşihat’tan da Latin harfleri ve Bektaşilik propagandasına karşı köylerde 

dolaşacak Arap harfleri yanlısı gezici vaizler görevlendirmesi istenmiştir49. 

     _____________________ 
44 İsmail Yücedağ- Nurgül Koç, “Arnavutlar Arasında Anadilde Eğitim Talepleri İle Alfabe Tartışmaları 

ve Osmanlı Devleti’nin Tutumu” Journal of History Culture and Art Research 7(1), (2018), 511-512. 
45 İsmail Yücedağ- Nurgül Koç, “Arnavutlar Arasında Anadilde Eğitim Talepleri İle Alfabe Tartışmaları ve 

Osmanlı Devleti’nin Tutumu”, 513-515. 
46 Ali Arslan, “Arnavutça Eğitime Geçiş ve Buna Karşı Osmanlı Yönetiminin Tavrı”, 67. 
47 Engin YILMAZ,"Osmanlı Devleti Arnavutçayı Yasakladı mı?”, Journal of Turkish Studies 9/7, (Summer 

2014), 7. 
48 Engin Yılmaz, “Osmanlı Devleti Arnavutçayı Yasakladı mı?”, 7. 
49 Yakut, Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğı̇tı̇m Tartışmaları, 42-43. 

86



1911 başında Şeyhülislamlık, Latin harflerinin yayılmasını engellemek 

amacıyla Kosova, Yanya ve Manastır’a gönderilmek üzere 32 vaiz 

görevlendirmiştir. Toplumsal düzeyde Sünniler Arap harflerini “İslami kimlik”, 

Bektaşiler ise Latin harflerini “yenilenme” sembolü olarak görmüş; Meşihat’ın 5 

Nisan 1910 fetvası Latin harflerinin şeriata aykırı olmadığını ancak dini eğitim 

açısından Arap harflerinin daha uygun olduğunu vurgulamıştır.1911’de vaiz 

raporları doğrultusunda Sırat-ı Müstakim’de Latin karşıtı yazılar yayımlanmış ve 

Latin harflerinin “İtalyan etkisi” olduğu iddia edilmiştir50. Bu süreç, alfabe 

tartışmasını dini ve siyasi bir mücadeleye dönüştürmüştür. 

Tartışmanın bu noktaya evrilmesi, meselenin kaçınılmaz olarak İttihat ve 

Terakki’nin siyasal stratejilerini belirleyen bir boyut kazanmasına yol açmıştır. 

İttihat ve Terakki Cemiyeti, Latin alfabesinin Arnavutları Osmanlı’dan 

uzaklaştıracağı düşüncesiyle Arap harflerini desteklemiştir. Bu tutumun ardında 

dört temel gerekçe yatıyordu: Siyasal birlik, dini kimlik, merkeziyetçilik ve 

kontrol. Latin alfabesi Arnavutları Avrupa’ya yaklaştırarak Osmanlı birliğini 

zayıflatacak, Arap harfleri ise İslam’la özdeş bir unsur olarak dini bütünlüğü 

koruyacaktı. Ayrıca Arap harfleri Arnavutların Türkçeyi öğrenmesini 

kolaylaştırıyor, Latin harflerinin benimsenmesi ise ulusal bilinci ve ayrılıkçılığı 

güçlendiriyordu51.Bu gerekçelerle Cemiyet, muhafazakâr ve dini çevrelerin 

desteğini alarak Arap alfabesini yaygınlaştırmaya çalışmıştır.52. Bu süreçte İttihat 

ve Terakki, Arif Hikmet’i Kosova’ya göndererek ulemanın desteğiyle Arap 

harflerini savunan propagandayı yoğunlaştırmış; Maarif Nezareti ise Kosova ve 

Elbasan’daki okullarda Arnavutçanın Arap harfleriyle öğretilmesini zorunlu 

kılmıştır. Aynı dönemde İstanbul’da Arap harflerini destekleyen cemiyetler 

kurulurken, Hüseyin Cahit ve Kazım Nami Duru gibi bazı İttihatçı aydınların 

Latin alfabesini savunarak resmi çizgiden ayrıldıkları görülmüştür53. 

1910 sonrası Arnavut isyanlarının etkisiyle İttihat ve Terakki’nin politikası 

sertleşmiş; Arnavut okulları ve gazeteleri kapatılmış, Latin harfli öğretim 

yasaklanmış ve Arnavutçu memurlar sürgün edilmiştir. Bektaşilerin Latin 

harflerini desteklemesi üzerine Cemiyet onları Sünni ulema aracılığıyla 

etkilemeye çalışmış ancak sonuç alamamıştır.1911’de Trablusgarp Harbi’nin 

başlaması ise daha yumuşak bir yaklaşıma kapı aralamış; kapanan Arnavut 

okulları açılmış, Arnavutça’nın iptidai ve rüşdiyelerde öğretilmesine izin verilmiş 

ve Latin harflerinin zararlı olmadığı açıklanmıştır54. Aynı yıl Babıâli, alfabenin 

     _____________________ 
50 Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin Gelişiminde Mektepler, 273. 
51 Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin Gelişiminde Mektepler, 291-292. 
52 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 29. 
53 Smakaj, “Osmanlı Ricali’nin Arnavut Millî Alfabesi ile Eğitim Meselesine İlişkin Görüşleri (1912)”, 1347-

1348. 
54 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 30. 

87



yerel tercihe bırakıldığı yeni eğitim politikasını uygulamak üzere iki memuru 

padişah iradesiyle Arnavutluk’a göndermiştir55. 

II. Meşrutiyet sonrasında alfabe meselesi kültürel bir tercih tartışmasının ötesine 

geçerek siyasal bir kriz alanına dönüşmüştür. Meclis-i Mebusan’daki görüşmelerde 

Arnavutluk sorununun devletin “en mühim meselesi” olduğunu vurgulayan Berat 

Mebusu Süreyya Bey, Latin harflerine ilişkin fetvanın “bu asr-ı medeniyette 

tefrikadan başka bir sonuç doğurmayacağını” belirterek hükümetin uygulamalarını 

açıkça eleştirmiştir. Buna karşılık Bağdat Mebusu İsmail Hakkı Bey ile Prizren 

Mebusu Aziz Efendi, alfabe meselesinin yalnızca Arnavutlara bırakılamayacak 

ölçüde “umumi ve hayati” bir mesele olduğunu savunarak, tartışmanın imparatorluk 

bütünlüğü bağlamında ele alınması gerektiğini ileri sürmüşlerdir56. Dahiliye Nazırı 

Hacı Adil Bey, Meclis-i Mebusan’daki konuşmasında hükümetin Latin harfleriyle 

eğitim meselesine yaklaşımını açıklığa kavuşturarak, söz konusu düzenlemenin 

re’sen hükümet tarafından çıkarılan bir fetvaya dayanmadığını, usulüne uygun 

biçimde Fetvahane-i Âliye’ye yapılan başvuru sonucunda alınan şer’î fetvayla 

şekillendiğini ifade etmiştir. Bu fetvanın yalnızca Kur’an’ın Arap hattıyla okunması, 

ilmihal ve diğer dini bilgilerin Arap harfleriyle öğretilmesi gibi dinî konulara ilişkin 

olduğu; Latin harfleriyle öğretimi doğrudan yasaklayıcı bir hüküm içermediği 

belirtilmiştir. Hacı Adil Bey, Balkan vilayetlerindeki uygulamaların ise bölgesel 

farklıklar gösterdiğini aktararak, özellikle Kuzey Arnavutluk’ta Latin hurufatına 

yönelik güçlü bir tepki bulunduğunu, hatta Latin harfleriyle tedrisat yapılacağı 

yönündeki şüphenin halk arasında çocuklarını okuldan alma noktasına varan bir 

tedirginlik yarattığını belirtmiştir. Buna karşılık Güney Arnavutluk’taki bazı 

kesimlerin Arnavutça eğitim yapılmasını talep ettiklerini, dolayısıyla bölgedeki farklı 

eğilimlerin birbirinden ayrıştığını ifade etmiştir57. Bağdat Mebusu İsmail Hakkı Bey 

ile Prizren Mebusu Aziz Efendi, Latin alfabesinin din bütünlüğü zayıflatacağını 

savunmuş; İstanbul Mebusu Hacı Şefik Bey ise Latin harfleri lehine verilen fetvaları 

“fesat doğurucu” olarak nitelendirerek Arap harflerinin korunması gerektiğini ileri 

sürmüştür. Öte yandan Çamlık Mebusu Mehmet Şahin Bey’in “Kim Arnavut harfini 

isterse onu, kim Arap harfini isterse onu kullanır” şeklindeki özgürlükçü yaklaşımı 

ile Kosova Mebusu Safvet Desitan Efendi’nin hükümetin engelleme politikalarına 

yönelik eleştirileri, tartışmanın yalnızca ideolojik değil, aynı zamanda siyasi temsil 

düzeyinde de çeşitlendiğini göstermiştir58. Diğer yandan Çamlık Mebusu Mehmet 

Şahin Bey, Arnavutluk’taki uygulamaların keyfi ve baskıcı olduğunu, mekteplerin 

     _____________________ 
55 Smakaj, “Osmanlı Ricali’nin Arnavut Millî Alfabesi ile Eğitim Meselesine İlişkin Görüşleri (1912)”, 1349. 
56 MMZC, C. 2. D.2. İ.28 26.06.1338, 134-136. 
57 MMZC, C. 2. D.2. İ.28 26.06.1338, 151. 
58 Olgun, Arnavut Milliyeçiliğinin Gelişiminde Mektepler, 292-294. 

88



kapatılması ve Latin harfleri taraftarlarının takip edilmesinin “efkâr-ı umûmiyyeyi 

tenvir” etmediğini söyleyerek hükümeti eleştirmiştir59.  

Böylece alfabe meselesi, İTC’nin Arnavutluk politikasında uyguladığı baskıcı 

araçların bir sonucu olarak, 1912’de parlamentonun en hararetli tartışma 

başlıklarından biri haline gelmiş; Arnavutluk merkezli modernleşme ve kimlik 

taleplerinin imparatorluk genelindeki ideolojik fay hatlarıyla kesiştiği bir zemine 

dönüşmüştür. Bu tartışmalar, alfabe meselesinin yalnızca Arnavutlara özgü bir 

konu olmadığını, Osmanlı’daki modernleşme, din ve milliyetçilik tartışmalarının 

bir yansıması olduğunu göstermiştir. Latin harflerini “medeniyetin ve Avrupa ile 

entegrasyonun aracı” olarak görenlerle Arap harflerini “İslam birliğinin sembolü” 

olarak savunanlar arasındaki bu fikir ayrılığı, Osmanlı modernleşmesinin yönü 

konusundaki temel kırılmalardan birini temsil etmiştir. 

1911–1912 döneminde Latin harfleri Arnavutluk’un bağımsızlık 

mücadelesiyle doğrudan ilişkilendirilmiştir. Arnavut gazeteleri “Latin harfleriyle 

yazmak, özgürlüğün diliyle konuşmaktır” sloganını benimsemiş; Arnavut 

öğrenciler Latin harfli ders kitaplarını yaygınlaştırmak için kampanyalar 

yürütmüştür. Arnavutlar 1911 baharında 1911 Mart’ında ve 1912 Haziran’ında 

ayaklanmışlar fakat 1912’deki ayaklanmada Arnavutlar artık birtakım haklar 

veya özerklik değil tam bağımsız bir Arnavutluk istemişlerdir60. Bununla birlikte 

alfabe tartışması 1912 bağımsızlığına kadar çözülememiş; Arnavutlar farklı 

alfabeleri eşzamanlı kullanmaya devam etmiş, standardizasyon ise ancak 1916–

1917 İşkodra Kongresi’nde Latin temelli imlâ kurallarının belirlenmesiyle 

mümkün olmuştur61. Böylece II. Meşrutiyet döneminde başlayan bu tartışma, 

kültürel bir direnişin ve ulusal kimlik inşasının temel unsuru haline gelmiştir. 

 

Sonuç 

1878’den 1912’ye kadar geçen süreçte Arnavutluk’taki alfabe tartışmaları, 

Osmanlı modernleşmesinin sınırlarını ve çelişkilerini en açık biçimde ortaya 

koymuştur. Devlet, eğitim aracılığıyla ümmet birliğini güçlendirmeyi 

hedeflerken, aynı araç Arnavut aydınlarının elinde ulusal bilincin taşıyıcısına 

dönüşmüştür. Abdülhamid döneminin Panislamist yaklaşımı kısa vadede sadakat 

üretmiş, fakat uzun vadede kültürel kopuşu engelleyememiştir. 

II. Meşrutiyet sonrasındaki Latin alfabesinin kabulü, Arnavutluk’un 

modernleşme tanımını, Osmanlı merkezli anlayıştan ayırdığını göstermektedir. 

     _____________________ 
59 MMZC, C. 2. D.2. İ.28 26.06.1338, 136-137. 
60 Hale Şıvgın, “Osmanlı Arşiv Belgeleriyle 1902-1912 Yıllarında Makedonya”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş 

Veli Araştırma Dergisi 43 (2007), 87. 
61 Emini, “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”, 30. 

89



Eğitim, alfabe ve basın üçlüsü etrafında şekillenen bu süreç, Arnavut kimliğinin 

seküler ve Avrupa yönelimli bir biçimde inşa edilmesini sağlamıştır. 

Sonuç olarak, alfabe tartışmaları yalnızca bir yazı sistemi meselesi değil, bir 

kimlik müzakeresidir. Arnavutluk örneği, Osmanlı modernleşmesinin 

sınırlılıklarını görünür kılarak, modern kimlik inşasının dil, eğitim ve kültür 

ekseninde nasıl şekillendiğini ortaya koymuştur. 1912’de Arnavutluk 

bağımsızlığını ilan ettiğinde, Latin alfabesi artık sadece bir iletişim aracı değil, 

ulus olmanın kültürel simgesi haline gelmiştir. 

  

90



Kaynakça 

Arslan, Ali. “Arnavutça Eğitime Geçiş ve Buna Karşı Osmanlı Yönetiminin 

Tavrı”. Balkanlarda İslâm Medeniyeti: II. Milletlerarası Sempozyumu 

Tebliğleri 4-7 Aralık 2003. Tiran-Arnavutluk. Yay. Haz. Ali Çaksu. 55-69.  

İstanbul: IRCICA, 2006.  

Aydın, Mithat. “Arnavutluk’un Osmanlı Devleti’nden Kopuşu Sorunu (1912-

1913)”. Belgi Dergisi 2/17 (Ocak 2019): 1094-1128. 

https://doi.org/10.33431/belgi.501017  

Birecikli, İhsan Burak. Arnavutlar ve Arnavutluk Sorunu 1908-1914. Ankara: 

Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010. 

Can, Bülent Bilmez. “Arnavut Dil-Ulusçuluğu ve Alfabe Tartışmalarında İlk 

Zirve: 100. Yılında Manastır Kongresi (14-22 Kasım 1908)”. Toplumsal 

Tarih 179, (November 2008), 22-31. 

Çelik, Yüksel. Prizren İttihad Cemiyeti ve Faaliyetleri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Araştırmaları Enstitüsü, Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1997. 

Emini, İrena. “Arnavut Aydınları Arasında Arnavutça Alfabe Meselesi”. ASSOS 

İnsan ve Toplum Bilimlerinde Araştırmalar Dergisi 2/1 (2024): 23-34. 

Erman, Arzu. “Arnavut Ulusal Kimliğinin Oluşumu ve Naim Frashërı̇”. 13th 

International May 19 Innovative Scintific Approaches Congress. ed. 

Hatice Kumcağı ve Aslıhan Ada. 310-317. Newyork: Liberty Academic 

Publishers, 2025.  

Haykır, Yavuz–Mehmet Aslan. “Arnavut Ayrılıkçı Hareketleri ve Bağımsızlık 

Süreci”. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 32/2 (2022): 817-839. 

https://doi.org/10.18069/firatsbed.1051358  

Karakoç, Ercan- Mesut Yavaş. “İkinci Meşrutiyet Döneminde Arnavutların 

Eğitim Çalışmalarında Önemli Bir Aşama: Elbasan Maarif 

Kongresi”. Belleten 82 (2018), 675-698.  

Maden, Fahri. “Arnavutluk’un Bağımsızlık Süreci (1877-1913)”. Avrasya 

Etüdleri 39/1 (Haziran 2011): 155-196. 

Meclis-i Mebusan Zabıt Ceridesi. C. 2. D.2. İ.28 26.06.1338. 

Olgun, Said. Arnavut Milliyetçiliğinin Gelişiminde Mektepler. Ankara: Gece 

Kitaplığı, 2016. 

Shabanı, Fahredin. “İstanbul Alfabesi ve Onun Arnavutlarda Siyasal-Kültürel 

Yankısı”. BAL-TAM Türklük Bilgisi 18 (Mart 2013), 143-146. 

https://dergi.baltam.org/?mod=tammetin&makaleadi=&makaleurl=a8f18

564-7f93-4bdf-a62b-b33f2c58f935.pdf&key=68104  

91

https://doi.org/10.33431/belgi.501017
https://doi.org/10.18069/firatsbed.1051358
https://dergi.baltam.org/?mod=tammetin&makaleadi=&makaleurl=a8f18564-7f93-4bdf-a62b-b33f2c58f935.pdf&key=68104
https://dergi.baltam.org/?mod=tammetin&makaleadi=&makaleurl=a8f18564-7f93-4bdf-a62b-b33f2c58f935.pdf&key=68104


Smakaj, Gentrit. “Arnavut-Jön Türk Münasebetleri (1889-1902)”. OTAM Ankara 

Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi 57 

(Haziran 2025): 81-112. 

Smakaj, Gentrit. “Osmanlı Ricali’nin Arnavut Millî Alfabesi ile Eğitim 

Meselesine İlişkin Görüşleri (1912)”. Cumhuriyet Tarihi Araştırmaları 

Dergisi 19/39 (2023): 1333-1365. 

Şıvgın, Hale. “Osmanlı Arşiv Belgeleriyle 1902-1912 Yıllarında Makedonya”. 

Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi 43 (2007): 81-88. 

Türker, Ali Sacit. II. Abdülhamid Dönemi Osmanlı Devleti’nin Arnavutluk 

Siyaseti. Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi, 1996. 

Yakut, Kemal. “Arnavutluk Bağımsızlık Hareketinde Alfabe ve Eğitim 

Tartışmaları”. Balkanlarda İslâm Medeniyeti: II. Milletlerarası 

Sempozyumu Tebliğleri, Tiran-Arnavutluk, 4-7 Aralık 2003. Yay. Haz. Ali 

Çaksu. İstanbul: IRCICA, 2006, 29-53. 

Yılmaz, Engin. “Osmanlı Devleti Arnavutçayı Yasakladı mı?”, Journal of 

Turkish Studies 9/7, (Summer 2014), 1-11.  

Yiğit, Yücel. “Milliyetçilik Çağında Prizren İttihat Cemiyeti”. Turkish Studies 

4/8 (2009): 2462-2491. http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.1053 

Yücedağ, İsmail – Nurgül Koç. “Arnavutlar Arasında Anadilde Eğitim Talepleri 

ile Alfabe Tartışmaları ve Osmanlı Devleti’nin Tutumu”. Journal of 

History Culture and Art Research 7/1 (2018): 506-526.  

 

92



6.Bölüm 
 

XVII. Yüzyıl Başlarında İlbasan’da  

Aileye Dair Bir İnceleme 
 

Rahman ŞAHİN 

 

Giriş 

Osmanlı Devleti’nin Balkan coğrafyasında takip ettiği genişleme politikası 

kapsamında Adriyatik’e açılan kapı niteliğindeki Arnavutluk’un fethi ve idaresi 

oldukça önem arz etmiştir. Osmanlı idaresine karşı zaman zaman giriştikleri isyan 

hareketleriyle yaşadıkları bölgede devletin nüfuzunu kırmaya çalışan bazı 

Arnavut soyluları bu faaliyetlerine XV. yüzyıl ortalarından itibaren hız vermişti. 

Sultan II. Murad ve Fatih Sultan Mehmed dönemlerinde devletin batı kanadını 

oldukça meşgul eden Arnavut isyanlarına karşı Osmanlılar Macar tehdidi ve 

Venedik savaşlarından dolayı gerekli alakayı gösteremedi. Buna rağmen isyan 

merkezi niteliğindeki Akçahisar’ın (Kruya) kontrol altında tutulması için 1466 

yılında Orta Arnavutluk’ta İlbasan/Elbasan kalesi inşa edilmiştir.1 1463-1479 

tarihleri arasında Venedik’le yapılan savaşlardan galip çıkan Osmanlılar bölge 

üzerinde hâkimiyetini büyük oranda tesis etmiş ve Arnavutluk topraklarında 

çeşitli idari düzenlemeler yapmıştı. Zikredilen süreç içerisinde isyancıların baskı 

altında tutulması için inşa edilen İlbasan, coğrafi avantajının yanı sıra devletin de 

teşviki ile civar bölgelerden nüfus çekerek yerleşim birimi haline gelmiş ve 

zamanla Arnavutluk’un en büyük şehirlerinden birisi olmuştur.2 

  

1. Kaynakların durumu 

Çalışmaya konu İlbasan’a ait şer‘iyye sicillerinden bir kısmı günümüze 

ulaşmış olup en eski defterler XVI. yüzyıl sonu ile XVII. yüzyıl başlarına 

tarihlenmektedir. Arkivi Qendror i Republikës së Shqipërisë/Tiran’da muhafaza 

edilen bu defterlerin dijital görüntüleri yakın zamanda Cumhurbaşkanlığı 

Osmanlı Arşivi’ne aktarılmış ve YB.010.d Defterleri fonunda araştırmacıların 

hizmetine sunulmuştur. Belirtilen fonda İlbasan’a ait en erken tarihli defterler H. 

 
 Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Tarih Bölümü, Kayseri, rahmansahin@erciyes.edu.tr, 

ORCİD: 0000-0002-2720-8958. 
1 Halil İnalcık, İki Karanın Sultanı, İki Denizin Hakanı, Kâyser-i Rûm Fâtih Sultan Mehmed Han (İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019), 250. 
2 Şehrin XVI. yüzyıldaki durumu için bkz. Rahman Şahin, “XVI. Yüzyılda İlbasan Şehri Sâkinleri ve 

Meslekleri”, Osmanlı Medeniyeti Araştırmaları Dergisi 22 (2024), 246–263. 

93

mailto:rahmansahin@erciyes.edu.tr


1004 ile 1016 (1595-1607) arasındadır.3 Ancak tarihi H. 1080 ve 1152 olarak 

verilen defterlerin içerisinde de H.1013-1015 arası kayıtların olduğu tespit 

edilmiş bu sebepten zikredilen defterler de çalışmaya eklenmiştir.4 Arkivi 

Qendror i Republikës së Shqipërisë’de yürütülen araştırmalar sonucu Tiran’da 

bulunan H. 1014 tarihli F.129 D.1 numaralı İlbasan şer‘iyye sicilinin 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’ne aktarılmamış olduğu tespit edilmiş ve ilgili 

defter temin edilerek çalışmaya dâhil edilmiştir. Zikredilen defterler incelenmiş 

ve kronolojik durumu aşağıdaki tabloda gösterilmiştir. 

 

Tablo 1: İlbasan Şer‘iyye Sicillerinin İhtiva Ettiği Tarihler 

Tarih Defter Numarası5 

Şubat  1605  

 

YB.010.d 762 (F.129 D.4) 

 

Mart 1605 

Nisan 1605 

Mayıs 1605 

Haziran  1605 YB.010.d 761 (F.129 D.3) 

Temmuz 1605 

Ağustos 1605  

 

Kayıt Yok 

Eylül 1605 

Ekim 1605 

Kasım 1605 

Aralık 1605  

YB.010.d 763 (F.129 D.6) 

YB.010.d 764 (F.129 D.7) 

YB.010.d 765 (F.129 D.8) 

YB.010.d 760 (F.129 D.2) 

Ocak 1606 

Şubat 1606 

Mart 1606 

Nisan (Kısmen) 1606 

Nisan (Kısmen) 1606  

F.129 D.1 Mayıs 1606 

Haziran 1606 

 

Öyle anlaşılmaktadır ki zamanla yıpranmış ve yok olmaya yüz tutmuş orijinal 

siciller kurtarılmaya çalışılmış ve istinsah edilmiştir. XVII. yüzyıl başlarına ait 

defterlerin çoğu gerek Arkivi Qendror i Republikës së Shqipërisë’de gerekse 

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde istinsah nüshasıyla araştırmacılara 

sunulmuştur. Mevcut sicillerde farklı tarihli hükümler bir arada bulunmaktadır. 

Örneğin YB.010.d 760 (F.129 D.2) numaralı sicilin ilk hükmü 16-26 Nisan 1580 

 
3 BOA, YB.010.d, 91 (F.129 D.61); 761 (F.129 D.3); 762 (F.129 D.4); 764 (F.129 D.7); 765 (F.129 D.8) ve 

793(F.129 D. 62).  Belirtilen 793 numaralı evrak defter formunda olmayıp tek sayfalık belgedir. 
4 BOA, YB.010.d, 760 (F.129 D.2) ve 763 (F.129 D.6). 
5 İlgili defterlere Arkivi Qendror i Republikës së Shqipërisë/Tiran’da verilen numaralar parantez içerisinde 

gösterilmiştir. Araştırma yapıldığı tarih itibariyle Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde kaydı olmadığı için 

F.129 D.1 numaralı sicil Tiran’da verilen fon kodu ve sıra numarası ile gösterilmiştir. 

94



tarihli iken devam eden diğer hükümlerde 10-20 Nisan 1605 tarihi 

bulunmaktadır.6 Çalışmaya dâhil edilen sicillerden orijinal halde bulunan 

YB.010.d 91 numaralı sicilin bir kısmının F.129 D.1 ve YB.010.d 763 (F.129 D.6) 

numaralı defterlere karışık olarak istinsah edildiği tespit edilmiştir. Benzer durum 

zikredilen diğer siciller içinde geçerli olmalıdır.  Zira ilgili defterlerde bulunan 

farklı tarihler ancak bu şekilde izah edilebilir. Ayrıca sicillerde bulunan sayfa ve 

hüküm numaralarında bazı problemler mevcut olup defterlerde birden çok sayfa 

ve hüküm numarası bulunmaktadır. Bu da istinsah işleminde hüküm ve sayfaların 

farklı tasniflere göre yeniden sayıldığını ve numaralandığını göstermektedir.  

Nisan 1606 tarihli kayıtların bir kısmı YB.010.d 760 numaralı defterde kayıtlı 

iken bir kısmı F.129 D.1 numaralı defterde bulunmaktadır. Tablo 1’de eksik olan 

Ağustos-Kasım 1605 arası kayıtlar F.129 D.5 numaraya tekabül edecek bir 

deftere aktarılmış olmalıdır. Ancak ne Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde ne 

de Arkivi Qendror i Republikës së Shqipërisë’de bu numarada bir deftere 

ulaşılamamıştır. Tüm bu karmaşa ve eksikliklerine rağmen belirtilen belgelerin 

yakın tarihli olması ile nispeten devamlılık arz etmesi sebebiyle Arnavutluk’taki 

aile yapısının yanı sıra dönemin koşullarına az da olsa ışık tutabilecek ender tarihi 

kayıtlardandır. Bu sebepten ilgili siciller çalışmamıza konu olmuştur. 

 

2. Aile 

Aile bir toplumdaki sosyal yapının en küçük ve temel unsurudur. Toplum 

varlığının devam etmesinde önemli görevler üstlenmiş olan aile ekonomik hayata 

yön vererek sosyal ve siyasi hayatı tasarlamıştır.7 Dolayısıyla toplumların hukukî 

ve ahlakî yapılarının anlaşılması için ailelerine bakmak gerekir.8 Evlenmelerinde 

dinî- hukukî bakımdan engel olmayan kadın ve erkeğin nikâh akdi yapmasıyla 

vücut bulan aile müessesi var oluşundan evlilik bağının ortadan kalkmasına kadar 

belirli hukuk kurallarına tabi olmuştur.9 Bu münasebetle Osmanlı mahkeme 

kayıtlarında ailenin kurulmasından boşanmanın gerçekleşmesine ve sonrasında o 

evlilikten dünyaya gelen çocukların durumuna kadar aileye dair çeşitli bilgi ve 

istatistiklere ulaşmak mümkündür. İlbasan şer‘iyye sicilleri de o bölgede yaşayan 

kimselerin aile yapısına dair çeşitli veriler içermektedir. Bu veriler kendi içinde 

tasniflenmiş aşağıdaki başlıklar altında değerlendirilmiştir. 

 

 
6 BOA, YB.010.d, 760, s. 2, Hüküm 361. 
7 Ömer Demirel vd., “Osmanlılarda Ailenin Demografik Yapısı”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi 

1 (Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992), 97. 
8 Abdülkadir Donuk, “Çeşitli Topluluklarda ve Eski Türklerde Aile”, Tarih Dergisi 33 (1982), 147; Güven Dinç, 

“Şer’iyye Sicillerine Göre XIX. Yüzyıl Ortalarında Antalya’da Ailenin Sosyo-Ekonomik Durumu”, OTAM 17 

(2005), 3. 
9 Mustafa Çağrıcı, “Aile”, İslâm’da İnanç, İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi (Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi, 1997), 75. 

95



3. Evlenme 

Kurulacak aile müessesinin temellerinin sağlam atılması için nikâh akdinin 

yapılması ve bunun aleni olması gerekmektedir.10 İslam hukukuna göre 

evlenmeler iki şahit huzurunda yapılmalıdır. Ancak yapılan nikâh akdi toplum 

hayatında önemli bir rol oynadığı için bu işlemin din ve hukuk bilen kimseler 

huzurunda yapılmasına özen gösterilmiştir. Bu çerçevede Osmanlı Devleti’nde 

de nikâh akitleri ya kadı huzurunda ya da kadının yetkili kıldığı din adamları 

tarafından yapılmıştır. Ayrıca nikâhlanan kişilerin üstlendikleri sorumlulukların 

yerine getirilmesi ve olası bir boşanma esnasında meydana gelebilecek 

karışıklıkların çözümlenebilmesi için yapılan nikâh akitleri şer‘iyye sicillerine 

kaydedilmiştir.11  

İncelemeye konu İlbasan şer‘iyye sicillerinde aileye dair en sık rastlanan 

kayıtlar evliliğin başlamasını sağlağan nikâh akitleridir. Bu çerçevede Şubat 

1605- Haziran 1606 tarihleri arasında İlbasan sicillerine 161 nikâh akdi 

kaydedilmiştir. Evlenmek için kadıya müracaat eden kişilerin büyük çoğunluğu 

bu işi vekilleri ile gerçekleştirme yolunu tercih etmiştir. Mevcut kayıtlara göre 

yalnızca üç nikâh akdinde tarafların her ikisi bizzat hazır bulunmuş12, 27’sinde 

ise sadece damat kadı huzuruna çıkmıştır. Evlenecek kişilere vekâlet edenlere 

bakıldığında herhangi bir unvan veya mesleği bulunmayan reaya %43’lük oranla 

ilk, şehirdeki esnaflar %35’le ikinci sırada bulunmaktadır. Ayrıca subaşı, 

voyvoda, kâtip ve yeniçeri gibi devlet görevlileri ile imam ve müezzin gibi din 

adamlarının da vekil oldukları ve %12 ile üçüncü sırada geldikleri görülmektedir. 

Evlenecek kişilerin aile bireyleri de bu konuda rol almış ve %10’luk dilimi 

oluşturmuşlardır. İncelenen dönem içerisinde oğlunun nikâh işlemleri için vekil 

olan ebeveyn sayısı altıdır. Bu rakam kız tarafı için daha fazla olup sayı 24’tür. 

Zikredilen son iki rakam İlbasan’da yaşayan anne-babaların kızlarının nikâh 

işlemlerinde daha aktif bir tutum sergilediklerini göstermektedir. Ayrıca şehirdeki 

esnaf da bu konuda önemli bir konumdadır. Günlük hayatın vazgeçilmez unsuru 

esnaflar İlbasan’da sadece yeni ailelerin kurulmasına katıda bulunmamış aynı 

zamanda nikâh akdi esnasında şahitlik de etmişlerdir. 

  

 
10 Saim Savaş, “Fetvâ ve Şer’iye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması”, Sosyo-Kültürel Değişme 

Sürecinde Türk Ailesi (Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992), 510. 
11 M. Akif Aydın, “Osmanlılarda Aile Hukukunun Tarihî Tekamülü”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk 

Ailesi II (Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992), 437–438. 
12 Arkivi Qendror i Republikës së Shqipërisë (AQRS), F.129 D.1, s. 60, Hüküm 1710; s. 118, Hüküm 1876 ve 

BOA, YB.010.d 763, s. 102, Hüküm 575. 

96



Nişanlandıktan sonra veya akit esnasında erkek tarafından kadına bir miktar para 

veya mal mehir olarak verilmesi gerekir.13 İslam hukukuna göre muhakkak verilmesi 

gereken mehirin tasarruf hakkı tamamıyla nikâhlanan kadına aittir. Kadın için bir 

çeşit ekonomik güvence bedeli olan mehirin peşin olarak verilen kısmına mehr-i 

muaccel veya mukaddem, boşanma ya da vefat halinde verilen kısmına ise mehr-i 

müeccel veya muahhar denilmektedir.14 Sicillere kaydedilen nikâh akitlerinde 

mehirin peşin mi yoksa boşanma veya ölüm halinde mi ödeneceği yani muaccel mi 

müeccel mi olduğu ve miktarı kesinlikle belirtilmiştir. Buna göre XVII. yüzyıl 

başlarında İlbasan’da evlenen kadınlar eşlerinden genellikle mehr-i müeccel 

talebinde bulunmuştur. Belirlenen mehir miktarı sicile kaydedilirken bazen herhangi 

bir birim ifade edilmezken bazen de “dirhem” ifadesi kullanılmıştır. Değerli metanın 

ölçümünde kullanılan dirhemin metrik karşılığı 3,207 gramdır15 ve sicillerdeki bu 

ifade ile verilecek mehirin gümüş karşılığı kastedildiği tahmin edilebilir. Ancak 

sicillere yansıyan mehr-i müeccel miktarları gümüş olarak hesap edildiğinde büyük 

meblağlar ortaya çıkmaktadır. Örneğin Evâsıt-ı zilka’de 1013 / 30 Mart-9 Nisan 1605 

tarihinde nikâhlanan Zahide bt. Mustafa’nın mehr-i müecceli 1000 dirhemdir.16 1618 

yılında yüz dirhem gümüşten 1000 akçe kesildiği bilinmektedir.17 Buna göre 

belirlenen mehir miktarı 10.000 akçe eder ki dönemine göre yüksek bir miktardır.18 

Bu sebepten sicilde “dirhem” ile kastedilenin akçe olduğu düşünülmektedir. Yani 

Zahide bt. Mustafa’nın mehr-i müecceli 1000 akçe olmalıdır.  

Sayıları az olmakla birlikte bazı nikâh kayıtlarında mehirin ölçü birimi için 

“kâmil” ifadesi de kullanılmıştır.19 Burada kastedilen birim “tam” veya “kâmil” 

adıyla Osmanlı piyasasında çokça görülen sekizi-birarada İspanyol kuruşu20 

olmalıdır. Ancak “kâmil” ile mehir belirlenen 5 nikâh kaydında da rakam 1000’dir. 

Yukarıda izah edilen dirhem bahsindeki gibi dönemin ekonomik şartlarına göre 1000 

kâmil kuruş çok yüksek bir rakamdır. Dolayısıyla “kâmil” diye belirlenen miktarın 

da akçe olduğu düşünülmektedir. 

 
13 M. Akif Aydın, “Mehir”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 2003, 389. 
14 İlber Ortaylı, “Osmanlı Aile Hukukunda Gelenek, Şeriat ve Örf”, Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk 

Ailesi II (Ankara: T.C. Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992), 458; Savaş, “Fetvâ ve Şer’iye Sicillerine 

Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması”, 518. 
15 Halil İnalcık, Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi Cilt 1, ed. Halil İnalcık - Donald 

Quataert (Istanbul: Eren Yayıncılık, 2000), 442. 
16 BOA, YB.010.d 763, s. 8, Hüküm 262. 
17 Halil Sahillioğlu, Kuruluştan XVII. Asır Sonlarına Kadar Osmanlı Para Tarihi Üzerine Bir Deneme (İstanbul 

Üniversitesi, 1958), 279 Tablo 8. 
18 27 Temmuz 1608 tarihli mevâcib defterine göre İlbasan yakınlarındaki Peklin kalesinde görevli bir muhafızın 

günlük yevmiyesi 39 akçedir, BOA. D. KKL.d 32849 s. 15. Zikredilen 10.000 akçe böyle bir görevlinin yaklaşık 

256 günlük yevmiyesine tekabül eder ki bu hesap bile belirlenen mehirin dirhem cinsinden olamayacağının bir 

başka göstergesidir. 
19 AQRS, F.129 D. 1, s. 33, Hüküm 1614; s. 42, Hüküm 1651; s. 44, Hüküm 1657, s. 74, Hüküm 1752, s. 128, 

Hüküm 1897. 
20 Ömer Lütfi Barkan, “XVI. Asrın İkinci Yarısında Türkiye’de Fiyat Hareketleri”, Belleten XXXIV/136 (1970), 

588. 

97



Sicillere yansıyan en düşük mehr-i müeccel 40 akçe ile Evâsıt-ı şevvâl 1013 / 

1-11 Mart 1605 tarihinde Hasan b. Ahmed ile nikâhlanan Huri bt. Abdullah’a 

aittir.21 Bu örnekte adı geçen kadının evlenmeden önceki medeni hali hakkında 

bilgi bulunmasa da bazı nikâh akitlerinde evlenen kadının bâkire veya seyyibe 

(dul) olduğu belirtilmiştir. Sicillere yansıyan nikâh kayıtlarındaki mehir 

miktarları ile kadınların bâkirelik veya seyyibelik durumları bir arada 

değerlendirildiğinde bu iki değişkenin birbirleri ile bağıntı içinde olmadıkları 

tespit edilmiştir. Örneğin Evâil-i zilhicce 1014 / 9-18 Nisan 1606 tarihinde Memi 

b. İskender ile nikâhlanan Fatıma nikâh kaydına göre seyyibedir, ancak belirlenen 

mehir miktarı 4000 dirhemdir.22 Aynı ay içerisinde nikâhı kıyılan bir başka Fatıma 

için, ki kayda göre bu kişi bakiredir, eşi Hasan b. Murad’ın ödemesi gereken 

mehr-i müeccel miktarı 1000 dirhemdir.23 XVII. yüzyıl başında İlbasan şehrinde 

mehir miktarlarının belirlenmesinde evlenecek kişilerin medeni durumundan 

ziyade ekonomik şartlarının ön planda olduğu görülmektedir. Yeni bir yuva 

kurmak isteyen erkeklerin gelirleri nispetinde mehir verdikleri söylenebilir. 

Kayıtlara yansıyan en yüksek mehr-i müeccel miktarı ise 20.000 akçe ile 

Mehmed kızı Fatıma’ya aittir.24 Bu durum ilgili nikâhın olağanüstülüğünden 

kaynaklanmaktadır. Gurre-i muharrem 1014 / 19 Mayıs 1605 tarihinde Fatıma ile 

evlenen Hüseyin “bey” unvanı taşımaktadır. Ayrıca damadın babası Mehmed de 

“bey”dir. Vekâletle evlenen bu kişilerin vekilleri ise “ağa” unvanına sahiptir. 

Dahası nikâh şahitleri arasında İlbasan sancakbeyi Hüseyin Bey ve Kadı Hasan 

Efendi ile Müteferrika Mahmud ve Sinan ağalar bulunmaktadır. Zikredilen 

nikâhta Fatıma’ya aralarında biri sarı biri kırmızı olmak üzere iki atlas kaftân ile 

iki tane kürdiyenin25 de olduğu bazı kıyafetler de mehr-i muaccel olarak 

verilmiştir. Bu bilgilerden hareketle evlenen Hüseyin Bey’in devletin üst 

kademesinde yüksek gelire sahip birisi olduğu tahmin edilmektedir. Zikredilen 

nikâh kaydı ve miktarı uç bir örnektir, zira bundan sonra verilmiş en yüksek mehir 

4000 akçeyi geçmemiştir.  

İlbasan şer‘iyye sicillerindeki 161 nikâh akdinin sadece 19’unda mehr-i 

müeccelin yanı sıra mehr-i muaccel kaydı da bulunmaktadır. İlgili veriler 

incelendiğinde nikâhlanan kadınların mehr-i muaccel olarak genellikle kıyafet 

istedikleri görülmektedir. Defterlerdeki bilgilerden ilgili tarihlerde bayanların 

giyim-kuşam ve renk tercihlerine dair bazı izlenimler edinmek de mümkündür. 

Bu çerçevede atlas kaftan, kürdiye ve ferace dönemin talep gören giysileridir. 1670 

 
21 BOA, YB.010.d 762, s. 9, Hüküm 89. 
22 AQRS, F.129 D. 1, s. 15, Hüküm 1550. 
23 AQRS, F.129 D. 1, s. 31, Hüküm 1604. 
24 BOA, YB.010.d 763, s. 97, Hüküm 560. 
25 Kürdiye: Kısa kollu bir çeşit kaban. James W. Redhouse, Turkish And English Lexicon (İstanbul: Çağrı 

Yayınları, 2015), 1537. 

98



yılında İlbasan’a gelen Evliya Çelebi’nin halkın kıyafetlerine dair verdiği bilgiler de 

sicillerden elde edilen verileri doğrular niteliktedir.26 Bayanların atlas kaftanlarda 

tercih ettiği renk genellikle kırmızı iken feracelerde mor renk oldukça revaçtadır. 19 

mehr-i muaccel kaydında 16 ferace istenirken bunların 10 tanesinde mor renk 

vurgulanmıştır. Mor üretimi muazzam miktarda zaman ve emek gerektirdiğinden 

antikçağlardan beri oldukça değerlidir. Önceleri deniz salyangozlarından üretilen bu 

renk daha sonra kökboya bitkisinden de elde edilmeye başlanmıştır.27 Yüksek 

değerinden dolayı mor renge boyanmış kumaşlar ve kıyafetler tarih boyunca refah ve 

statü göstergesi olarak görülmüştür.28 İlbasan sicillerine yansıyan mor feracelerin de 

o dönem için kıymetli olması sebebiyle talep gördüğü düşünülmektedir. İlgili 

kayıtlardan sekizinde kaftan ve beşinde kürdiye bulunmaktadır. Nadir de olsa pullu 

duvak, atlas fistan, kuşak, yaşmak ve döşek gibi günlük kullanıma dair kıyafet ve 

eşyaların da mehir olarak verilmesi söz konusudur. 

Mehr-i müeccelde olduğu gibi mehr-i muaccelin verilmesinde de evlenecek 

kimsenin ekonomik durumunun ön planda olduğu, kişinin geliri nispetinde muaccele 

verdiği tahmin edilmektedir. Bu öngörüye Evâsıt-ı zilka’de 1014 / 19-29 Mart 1606 

tarihinde Emine bt. Dülger Mehmed ile evlenen Hüseyin’in durumu örnek 

oluşturmaktadır.29 Nikâh kaydına göre dört yüz dirhem mehr-i müeccel vermeyi 

kabul eden Hüseyin aynı zamanda eşi Emine’ye “müstâmel” yani kullanılmış bir 

feraceyi mehr-i muaccel olarak vermiştir. 

Nikâh akitleri sicillere kaydedilirken evlenen bayanın medeni durumları 

çoğunlukla belirtilmiştir. Buna göre 1605-1606 tarihleri arasında İlbasan’da 

nikâhlanan kadınların 39’u bakire 46’sı seyyibedir. Birbirine yakın bu iki rakam 

bölgede ilk evliliklerin yanı sıra ikinci evliliklerin de oldukça yaygın olduğunu 

göstermektedir. Sicillere yansıyan bayan isimlerine bakıldığında 42 kişiyle ilk sırada 

Fatıma gelmektedir. Onu sırasıyla 19 kişiyle Aişe, 17 kişiyle Huri,  takip etmiştir. Bu 

isimler diğer Müslüman coğrafyalarında olduğu gibi İlbasan’da da oldukça 

yaygındır. Bunlardan başka Zahide, Yasemin, Rabia, Sümeyye, Saliha, Hanife ve 

Sultan isimlerine de rastlanmıştır.  

  

 
26 Evliya Çelebi, Evliya Çelebi Seyahatnamesi 8. Kitap (Topkapı Sarayı Kütüphanesi Bağdat 308 Numaralı 

Yazmanın Transkripsiyonu - Dizini) (İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2003), 322. 
27 KP. Krafts vd., “The color purple: from royalty to laboratory, with apologies to Malachowski”, Biotechnic & 

Histochemistry 86/1 (2011), 9; Meral Orhan - Mustafa Genç, “Kökboya ve Koşinil ile Boyanan İpekli 

Kumaşlarda Mor Renk Elde Edilmesi ve Haslık Tespiti”, Uluslararası Sosyal ve Beşeri Bilimler Araştırma 

Dergisi 11 (2024), 354. 
28 Gözde Adıgüzel - Bilge Yılmaz Kolancı, “Antikçağda Statünün Rengi: Mor”, Cedrus 5 (2017), 269. 
29 BOA, YB.010.d 764, s. 522, Hüküm 1399. 

99



İlbasan demografik açıdan Müslümanların yanı sıra gayrimüslimlerin de yaşadığı 

bir coğrafyadır. Gayrimüslimlerin evlenme-boşanma işlemlerinde kendi ruhani 

liderleri yetkili kılınmıştır.30 Ancak İlbasan şer‘iyye sicillerinde bazı 

gayrimüslimlerin nikâh akitlerini kadı siciline kaydettirmeyi tercih ettikleri 

görülmektedir.31 İlgili nikâh kayıtları incelendiğinde tamamen İslami bir gelenek olan 

mehir verme işleminin gayrimüslimler için de geçerli olduğu görülmektedir. 

Müslümanlarla birlikte yaşamanın getirdiği etkileşimle gayrimüslimlerin de bazı 

İslami gelenekleri benimsediği anlaşılmaktadır. Bu durum sadece İlbasan’a mahsus 

olmayıp imparatorluğun diğer şehirlerinde de benzer örnekleri vardır.32 

Müslüman olsun gayrimüslim olsun evliliğin başlaması ve devam ettirilmesinde 

kadınların rızası Osmanlı mahkemelerinin dikkat ettiği hususlardandır. Hüseyin 

Bey’in hizmetkârı Meryem’in nikâhı bu duruma güzel bir örnektir. Evâhir-i zilhicce 

1014 / 28 Nisan – 8 Mayıs 1606 tarihinde mahkemeye müracaat eden Hüseyin Bey 

hizmetkârı Meryem’in haberi ve rızası olmadan Muhzırbaşı Mustafa vekâletiyle 

nikâhlandırıldığını beyan etmiştir. Mahkeme imam, müezzin ve cemaatten ileri gelen 

kimselerin de dâhil olduğu bir heyeti Meryem’in nikâha rızası olup olmadığının 

öğrenilmesi için göndermiştir. Meryem rızası olmadığını ve bu konuda kimseye 

vekâlet vermediğini beyan etmiştir. Halbûki habersizce kıyıldığı iddia edilen nikâh 

akdinde Meryem’in Muhzırbaşı Mustafa’ya verdiği vekâlete Dülger Mehmed ile 

Terzi Hasan şahitlik etmişti.33 İslam hukukuna göre had ve kısas dışındaki konularda 

iki erkeğin şahitliği yeterlidir.34 Ancak Meryem’in rızası olmadığı için nikâh 

mahkeme tarafından feshedilmiş ve sicildeki nikâh kaydına konuya dair şerh 

düşülmüştür.35 

Aile içi hukukta kadının rızasına bir başka örnek Gurre-i zilhicce 1014 / 9 Nisan 

1606 tarihinde mahkemeye müracaat eden Kula Braçe isimli zimmînin durumudur. 

Adı geçen gayrimüslim boşanmadıkları halde kendisinden ayrı yaşayan eşinin yanına 

getirilmesini mahkemeden talep etmiştir. Bunun üzerine Kuge isimli kadın eşinin 

keşiş olduğunu ve altı aydır yanına gelmediğini beyan ederek yeniden birleşmek için 

kocasının keşişliği bırakıp uzayan saçlarını kesmesini şart koşmuştur. Kula Braçe 

eşiyle tekrar bir arada yaşamak için keşişliği bırakmayı kabul etmiş ve saçlarını 

 
30 İbrahim Ethem Çakır, “Zimmi Kadınlar Kadı Mahkemesinde: Sofya XVII. Yüzyıl”, Hacettepe Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Dergisi 21 (2024), 46. 
31 AQRS, F.129 D. 1, s. 61, Hüküm 1715; BOA, YB.010.d 762, s. 5, Hüküm 81; BOA, YB.010.d 763, s. 57, 

Hüküm 425; BOA, YB.010.d 764, s. 535, Hüküm 1435 ve s. 539, Hüküm 1449. 
32 Savaş, “Fetvâ ve Şer’iye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması”, 516; İbrahim Ethem Çakır, “On 

Sekizinci Yüzyılın İlk Yarısında Zimmilerin Trabzon Kadı Mahkemesini Kullanma Pratiği Üzerine Bazı 

Bilgiler”, Hitit İlahiyat Fakültesi 21/1 (2022), 647–648; Zülfiye Koçak, “Osmanlı Toplumunda Zimmî 

Kadınların Kadı Mahkemelerini Kullanma Pratiği: Vidin Örneği (1700-1750)”, Balkan Araştırma Esntitüsü 

Dergisi 7/1 (2018), 176. 
33 AQRS, F.129 D. 1, s. 45, Hüküm 1661. 
34 H. Yunus Apaydın, “Şahit”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2010), 282. 
35 AQRS, F.129 D. 1, s. 52, Hüküm 1685. 

100



kestirmiştir.36 Her iki örnekte de mahkemenin kadınları zorlamadığı ve onların 

hukukunu/rızasını gözettiği açıktır. 

 

4. Boşanma 

Kurulan ailelerin hepsi sorunsuz değildir. Bazı ailelerde çeşitli anlaşmazlıklar 

olup eşlerin birbirlerine cefa etmeleri söz konusudur. Bu konuda altı adet hüküm 

tespit edilmiştir.37 İlgili hükümlerde aile içinde erkeklerin eşlerini darp ettikleri, 

onlara kıyafet almayarak zor durumda bıraktıkları, nafakasını tedarik etmeden 

uzunca bir süre eve gelmedikleri veya eşlerine hakaret ettikleri dile getirilmiştir. 

Aile içinde istenmeyen bu durum, bazen mağdurlar (genellikle kadınlar) 

tarafından, bazen de aile dışından komşular tarafından dava konusu edilmiştir. 

Hatta bazı durumlarda gayrimüslim komşular bile Müslüman bir ailede yaşanan 

şiddetin son bulmasını için mahkemeye müracaat etmiştir.38 İlgili davalarda 

hâkim zikredilen davranışlarda bulunan kocaları bu fiilden menetmiştir. Ayrıca 

çoğu erkek bir daha böylesi bir durumun gerçekleşmesi durumunda boşanma 

hakkını eşine vereceğini beyan etmiştir. Ancak aile içi huzursuzlukların tek 

kaynağı sadece erkekler değildir. Evasıt-ı zilhicce 1014 / 18-28 Nisan 1606 

tarihinde Mutafçı Ali ve zevcesinin anlaşmazlıklarında erkeğin eşini dövdüğü ve 

ona hakaret ettiği, kadının ise eşine haber vermeden evini terk ettiği 

anlaşılmaktadır.39 Eşler arasındaki bu durum uzun zamandır devam ediyor olsa 

gerek ki bir daha benzer bir olay yaşanırsa mahkeme tarafından boşanmaları 

kararlaştırılmıştır. Gurre-i muharrem 1014 / 19 Mayıs 1605 tarihinde ise 

mahkemeye müracaat eden Çingane Hasan eşinin kendisine cefa ettiğini, sakalını 

yolduğunu ve kendinden ayrılmak istediğini beyan ederek mahkemeden bu 

fiillerin yasaklanmasını istemiştir.40 Bunun üzerine kadı efendi kadının kocasına 

cefa etmeyi bırakmasına ve ona itaat etmesine hükmetmiştir. Aile içi 

huzursuzlukların yansıdığı bu hükümler dikkate alındığında İlbasan’da genellikle 

erkeklerin eşlerine şiddet uyguladıkları, ancak zaman zaman da şiddetin 

kaynağının kadınlar olduğu; tasvip edilmeyen böylesi olaylar meydana 

geldiğinde sadece aile bireylerinin değil üçüncü şahısların da mahkemeye 

müracaat ederek anlaşmazlığın veya şiddetin durdurulması noktasında müdahil 

oldukları; hâkimlerin ise huzuru bozan etmenlerin ortadan kaldırmasının yanı sıra 

aile birliğinin devamı yönünde tavır sergiledikleri tespit edilmiştir. 

 
36 AQRS, F.129 D. 1, s. 6, Hüküm 1516. 
37 AQRS, F.129 D. 1, s. 19, Hüküm 1564; BOA, YB.010.d 761, s. 50, Hüküm 811; BOA, YB.010.d 763, s. 76, 

Hüküm 486 ve s. 97, Hüküm 559; BOA, YB.010.d 764, s. 486, Hüküm 1306. 
38 BOA, YB.010.d 764, s. 533, Hüküm 1430. 
39 AQRS, F.129 D. 1, s. 19, Hüküm 1564. 
40 BOA, YB.010.d 763, s. 97, Hüküm 559. 

101



Hayatlarını birleştiren bazı çiftler zamanla türlü sebeplerden dolayı 

evliliklerini sürdüremez hale gelmiş ve boşanmışlardır. İslam hukukuna göre 

evlilik birliği erkeğin tek taraflı beyanıyla (talak), kadının belirli bir bedel 

karşılığında boşanma isteğiyle (muhâlea) ya da hâkim kararıyla (tefrik) sona 

erdirilebilir.41 İlbasan sicillerinde boşanmalara dair kayıtlar da bulunmaktadır. Bu 

çerçevede 32 adet hüküm tespit edilmiştir. Nikâh akdi esnasında belirlenen 

hükümler ile tayin edilen mehir miktarının nikâhın sonlandırılmasında eksiksiz 

yerine getirilmesi halinde bile tarafların bu durumu kayıt altına aldırmak için 

mahkemeye müracaat ettikleri gözlenmiştir.42 Hüseyin ve Emine çiftinin 

boşanmaları bu çerçevede değerlendirilebilir. Evasıt-ı zilka’de 1014 / 19-29 Mart 

1606 tarihinde İlbasan sakinlerinden Hüseyin mahkemeye gelerek kadı 

huzurunda eşi Emine’yi bâin talak ile boşadığını ifade etmiştir. Ardından aynı gün 

içinde mahkemeye gelen Emine boşandığı eşinden nafakasını ve eşyasını eksiksiz 

aldığını ve helalleştiğini beyan etmiş bu ifadesini Hüseyin’de tasdik etmiştir.43 

Bir başka örnekte Çullah Mustafa Evail-i şaban 1014 / 12-21 Aralık 1605 

tarihinde kadı huzurunda eşi Hüsniye ile geçiminin olmadığını ifade ederek bâin 

talak ile boşadığını ve Hüsniye’nin 600 akçelik mehr-i müeccelini ödediğini sicile 

kaydettirmiştir.44 Boşanmalarda kişilerin bizzat kendileri mahkemeye müracaat 

ettikleri gibi bazen de ebeveynlerini kendilerine vekil ederek boşandıklarını 

kayda geçirdikleri görülmüştür.45 

Aile içi geçimsizlikten dolayı bazen de kadınlar mahkemeye başvurarak belirli 

haklarından feragat ile eşlerinin kendilerini boşamalarını (muhâlea) talep etmiştir. 

Hatice bt. Haydar Evail-i safer 1015 / 8-17 Haziran 1606 tarihinde eşi Bali b. 

Hüseyin ile geçimsizliğini bildirerek iddet nafakasından vazgeçmek koşuluyla 

eşinin kendisini boşamasını istemiş ve Bali bunu kabul ederek talak ile 

boşanmıştır.46 Bu tür boşanmalar erkeğin birtakım mali yükümlülüklerinden 

sıyrılmasına imkân tanımaktadır. Dolayısıyla geçimi düzgün olmayan ailelerde 

erkeklerin mümkün olan en az masrafla evliliği sonlandırabilmek için muhâleaya 

yönelerek durumu istismar etmeleri de söz konusu olabilirdi.47 Ancak İlbasan’da 

sicillere yansıdığı kadarıyla muhâlea ile boşanmalar oldukça azdır. Yukarıda 

zikredilen örnek dışında bu yöntemle sonlandırıldığı anlaşılan iki evlilik daha 

 
41 H. İbrahim Acar, “Talâk”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2010), 496; Fahrettin 

Atar, “Muhâlea”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2020), 397; H. İbrahim Acar, 

“Tefrik”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2011), 277. 
42 AQRS, F.129 D. 1, s. 95, Hüküm 1816; BOA, YB.010.d 760, s. 165/1, Hüküm 1044; BOA, YB.010.d 764, s. 

522, Hüküm 1398 ve 1410. 
43 BOA, YB.010.d 764, s. 522, Hüküm 1398 ve 1410. 
44 BOA, YB.010.d 760, s. 165/1, Hüküm 1044. 
45 AQRS, F.129 D. 1, s. 38, Hüküm 1637. 
46 AQRS, F.129 D. 1, s. 111, Hüküm 1861. 
47 Savaş, “Fetvâ ve Şer’iye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması”, 531. 

102



vardır. Bunlardan ilkinde Semerci Yusuf eşi Sabire ile yaptığı anlaşma 

çerçevesinde eşine ödemesi gereken mehr-i müeccel karşılığında evinin yarısını 

vermiştir.48 Diğer davada ise Fatıma bt. Hüseyin boşanan kızının mallarını ve 

iddet nafakasını talep edince erkek tarafı boşanan kadının bu haklarından 

vazgeçtiğini şahitlerle ispat etmiş ve ödeme yapılmamıştır.49 

İlbasan’da yaşayan gayrimüslimler de evlilik kısmında olduğu gibi boşanma 

aşamasında da Osmanlı mahkemelerini kullanmışlardır. Evahir-i şevval 1014 / 28 

Şubat – 9 Mart 1606 tarihinde İlbasan mahkemesine müracaat eden Petri kendi 

inanışına göre eşini boşadığını bildirerek bu durumun sicile kaydedilmesini 

istemiştir.50 Sicillere yansıdığı kadarıyla bazı gayrimüslimlerin evlilikleri 

sonlandığı halde bir arada yaşamaya devam ettikleri görülmektedir. 1606 yılında 

birer ay arayla mahkemeye müracaat eden iki gayrimüslim kadın eşlerinin 

kendilerini boşadıklarını ifade ederek ayrılmak istediklerini beyan etmişlerdir. 

Şahitlerle boşandıklarını ispat eden kadınlar mahkeme marifetiyle eşlerinden 

tefrik olunmuştur.51 Benzer bir durum Bıçakçı Hasan ile evli olan Marta isimli 

gayrimüslim bayan için de geçerlidir. 1 Zilhicce 1014 / 9 Nisan 1606’da kadı 

huzuruna çıkan Bıçakçı Mehmed emrinde çalışan Marta’yı eşinin boşadığını 

bildirerek durumun mahkeme siciline kaydedilmesini ve tefrik olunmalarını 

istemiştir. İfade edilen boşanmaya aynı meslekten iki Müslüman şahitlik edince 

çiftlerin ayrılmasına hükmedilmiştir.52  

İlbasan halkı bir arada yaşamanın verdiği oto-kontrol mekanizması 

çerçevesinde olası hukuksuzluklara karşı oldukça duyarlı hareket etmişler ve 

bazen yetkililerden önce olaylara müdahil olmuşlardır. Evâhir-i şevval 1014 / 28 

Şubat – 9 Mart 1606 tarihinde İlbasan sakinlerinden Mustafa Çelebi mahkemede 

beylerbeyi çavuşlarından Ali Çavuş’un şer‘i hukuka aykırı olarak evlilikler 

yaptığını beyan etmiştir. Yapılan soruşturmada Ali Çavuş İlbasan’da ve başka 

yerde olan eşlerini boşadığını belirterek bir nevi durumu kabullenmiş ve hukuka 

aykırı davranışından dönmüştür.53 Bir başka örnekte ise Mustafa Bey, Memi ve 

eşi Fatıma’yı dava ederek Fatıma’nın iddeti tamamlanmadan evlendiğini beyan 

etmiştir.54 Boşanma veya ölüm sebebiyle kocasından ayrılan kadının yeni bir 

evlilik yapabilmesi için beklemesi gereken süre olarak tanımlanan iddet dinî ve 

fıtrî bir davranıştır. Kadının önceki evliliğinden gebe olup olmadığının 

anlaşılması için bir süre beklemesi gerekirdi, zira nafaka, nesep ve mirasçılık gibi 

 
48 BOA, YB.010.d 763, s.32, Hüküm 339. 
49 AQRS, F.129 D. 1, s. 59, Hüküm 1708. 
50 AQRS, F.129 D. 1, s. 95, Hüküm 1816. 
51 AQRS, F.129 D. 1, s. 60, Hüküm 1712 ve s. 120, Hüküm 1880. 
52 AQRS, F.129 D. 1, s. 1, Hüküm 1498. 
53 BOA, YB.010.d 763, s. 240, Hüküm 1286. 
54 BOA, YB.010.d 761, s. 2, Hüküm 629. 

103



birçok hak ve yükümlülükte bu süre ölçü alınırdı.55 Mahkemeye yansıyan bu 

konuda davacı Mustafa Bey beklenmesi gereken bu sürenin tamamlanmadan yeni 

bir evliliğin gerçekleştiğini iddia etmiş, Fatıma’nın önceki eşi Yakub’un 

evliliklerinin dört-beş ay önce sonlandığını söylemesiyle dava düşmüştür.  

Usulsüz evlilikler aynı zamanda bölge idarecilerinin de gündemindeydi. 

Evâhir-i ramazan 1013 / 9-19 Şubat 1605 tarihinde hukuksuz nikâh kıyıldığına 

dair dört dava mahkemeye intikal etmiştir. Bunların ikisi bizzat İlbasan 

sancakbeyi Hüseyin Bey, ikisi de kethüdaları Ali Çelebi ve Mehmed Ağa 

tarafından mahkemeye taşınmıştır.56 Sicildeki hükümlerde İlbasan sakinlerinden 

Mustafa, Hasan ve Takyeci Mehmed’in ticaret yapmak için gemi ile denize 

açıldığı, ancak kimisinin düşman eline tutsak düştüğü kimisinin de kaybolduğu 

belirtilmektedir. Anlaşıldığı kadarıyla bu tarihlerde içlerinde İlbasan’lı 

tüccarlarında bulunduğu bir Osmanlı gemisine saldırı olmuştur. Ticaret için 

denize açılan adı geçen Müslümanların başına böyle bir olay geldikten sonra 

geride kalan eşleri başkalarıyla nikâhlanmış veya nikâhlandırılmıştır. Denizde 

kaybolan kişilerin ölümleri kesin olmadan kıyılan nikâhların hukuksuz olduğunu 

dile getiren sancakbeyi Hüseyin Bey ve kethüdaları bu işlemi yapan kişilerin 

cezalandırılmasını talep etmişlerdir. Bu vecihle kızını nikâhladığı iddia edilen 

Hacı Hüseyin mahkemeye çıkartıldığında nikâhın olmadığını ancak nişan 

yapıldığını bildirmiştir. Kaybolan Takyeci Mehmed’in eşi Fatıma’yı nikâhlayan 

Hızır Baba isimli şahıs ise Fatıma’dan ayrılmayı reddederek “avretim alub 

giderim ve evimi ihrâk bi’n-nâr iderim” diye cevap vermiştir. Hem ikinci 

evliliklerin ilk evlilikler kadar yaygın olması hem de bu örneklerde görüldüğü 

üzere iddeti tamamlandıktan kısa süre sonra veya eşin ölümü henüz belli değilken 

başka bir evliliğin gerçekleşmesi İlbasan’daki kadınların hayatlarını dul olarak 

sürdürmeyi tercih etmediklerini göstermektedir. Bu duruma kadınların ekonomik 

olarak tek başlarına hayatlarını idame ettirememeleri etki etmiş olmalıdır. 

Örnekleri az olmakla birlikte Osmanlı İmparatorluğunda hane reisi olup para 

kazanan kadınların varlığı söz konusudur.57 Ancak İlbasan’a dair yapılan 

çalışmada arşiv kayıtlarında böylesi bir duruma rastlanmamıştır. 

  

 
55 H. İbrahim Acar, “İddet”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2000), 466. 
56 BOA, YB.010.d 763, s. 120, Hüküm 19; s. 126, Hüküm 44; s. 129, Hüküm 49 ve 50. 
57 Suraiya Faroqhi, “Kadın Kültürü”, Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla 

(İstanbul: Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 1998), 126–127. 

104



5. Mehir ve Nafaka Talepleri  

Evliliğin sona ermesiyle nikâh akdi esnasında belirlenen mehr-i müeccelin 

teslimi gerekirdi. Boşanan kadınların hayatlarını bir müddet idame ettirmelerine 

yarayan bu ücretin ödenmesine hassasiyet gösterilirdi. İlbasan sicillerine bu 

konuda az sayıda müracaat olmuştur. Zilka’de 1013 / 21 Mart – 19 Nisan 1605 

tarihinde  mahkemeye intikal eden davada Hasan Bey eşinin önceki evliliğinden 

alması gereken mehirini talep etmiş ve eski koca Mehmed Bey evden ve 

giyisilerden mehirini vermeyi kabul etmiştir.58 Sadece boşanma söz konusu 

olduğunda değil aynı zamanda ölüm durumunda da mehr-i müeccelin vadesi 

geldiği kabul edilmektedir.59 Tuze isimli bir zımmi ile Sinan b. Abdullah’ın 

davası söz konusu duruma güzel bir örnektir. Evahir-i zilhicce 1014 / 28 Nisan – 

8 Mayıs 1606 tarihinde mahkemeye gelen Tuze, Sinan’ın oğlu İlyas ile kızı 

Merye’nin evlendiklerini, sonrasında ikisinin de öldüğünü, kızının İlyas’tan sonra 

öldüğünü beyan ederek İlyas’ın babasından kızının mehirini istemiştir. Sinan b. 

Abdullah evliliği kabul etmiş ancak oğlu ile geçimlerinin ayrı olduğunu ve 

kendisine oğlundan intikal eden herhangi bir malı olmadığını bildirerek ödeme 

yapmamıştır.60 Ancak İlbasan sakinlerinden hayyat Süleyman öldüğü zaman eşi 

Banu hatun 1000 akçelik mehrini kocasının geride bıraktığı mirasından almıştır.61  

Sicile yansıyan kayıtlar değerlendirildiğinde İlbasan şehrinde ortalama 

mehirin 600-800 akçe olduğu söylenebilir. Evliliğin son bulmasıyla Osmanlı 

mahkemesinin günlük ihtiyaçların karşılanması için 3-5 akçe aralığında nafaka 

takdir ettiği göz önünde bulundurulduğunda ortalama bir mehr-i müeccel ile 

boşanan kadının 120-150 gün boyunca ihtiyaçlarını karşılayabildiği tahmin 

edilmektedir. 

Mehirin mahkeme vasıtasıyla alınması işlemi her ne kadar erkeğin vaat ettiği 

miktarı ödemediği izlenimi uyandırsa da bazı durumlarda bu konunun kadınlar 

tarafından da istismar edildiği gözlenmiştir. Zilka’de 1013 / 21 Mart – 19 Nisan 

1605 tarihinde mahkemeye yapılan müracaatta  Sabire isimli kadın eski eşi 

semerci Yusuf’tan 400 akçelik mehr-i müeccelini talep ettiğinde Yusuf daha önce 

muhâlea ile boşandıklarını ve bu çerçevede evinin yarısını verdiğini mahkeme 

kayıtlarıyla ispat ederek ikinci kez mehir ödemekten kurtulmuştur.62  

  

 
58 BOA, YB.010.d 763, s. 14, Hüküm 281.  
59 Aydın, “Mehir”, 390. 
60 AQRS, F.129 D. 1, s. 48, Hüküm 1671. 
61 BOA, YB.010.d 762, s. 22, Hüküm 127. 
62 BOA, YB.010.d 763, s. 32, Hüküm 339. 

105



İslamiyet ailenin yeme-içme, giyinme ve barınma gibi masrafların 

karşılanmasında erkeği sorumlu tutmuştur. 63 Koca, eşinin hayatını normal şekilde 

idame ettirebilmesi için gerekli olan ihtiyaçlarını, sosyal durumuyla uyumlu 

olarak meskenini ve yazlık kışlık ayrımına dikkat ederek giyim ihtiyacını 

karşılamak zorundadır.64 Zaruri ihtiyaçları karşılanmayan kadın mahkemeye 

müracaatla boşanma talebinde bulunabilirdi.65 Bu çerçevede İlbasan’da yaşayan 

Huri bt. Hüseyin vekili ile 1 Zihicce 1014 / 10 Mart 1606 tarihinde mahkemeye 

müracaatla eşinin onu bırakıp başka diyarlara gittiğini, nafakasız ve kıyafetsiz 

kaldığını bildirerek mahkemeden tefrikini talep etmiş ve boşanmıştır.66 Nafakası 

ödenmeyen kadın yargıya müracaat etmesi durumunda mahkeme kişilerin mali 

ve sosyal durumlarını göz önünde bulundurarak nafaka miktarı belirlerdi. 

Kocanın mahkemeye gelmesi mümkün değilse eşin nafaka talebi kocanın 

gıyabında neticelendirilir, hatta kadına kocasının mallarından harcama izni 

verebilirdi.67 Müslüman ve gayrimüslimlerin bir arada yaşadığı İlbasan’da 

gayrimüslimler de zikredilen hukuk kurallarından yararlanmıştır. Evahir-i şevval 

1014 / 28 Şubat – 9 Mart 1606 tarihinde İlbasan mahkemesine gelen Mısırlı 

isminde bir gayrimüslim kadın eşi Bardakçı Petri’nin maddi kazanç için evinden 

uzaklaştığını, küçük çocukları ve kendisinin yiyecek-giyecek ihtiyacı için para 

bırakmadığını belirterek Petri’nin malından nafaka bağlanmasını istemiştir.68 

Bunun üzerine Osmanlı kadısı Petri’nin eşi ve çocukları için günlük yedişer akçe 

nafaka takdir ederek gerektiğinde kullanması için adı geçen Mısırlı’ya harcama 

izni vermiştir. Konuya dair sicillere yansıyan diğer davalarda genellikle ölen 

kişinin çocukları için nafaka talebinde bulunulmuştur.69  Mahkemenin verdiği 

kararlar değerlendirildiğinde XVII. yüzyıl başlarında İlbasan’da bir çocuğun 

günlük ihtiyacı için 3 ila 5 akçenin yeterli olduğu tespit edilmiştir.  

  

 
63 Halil Cin - Ahmed Akgündüz, Türk Hukuk Tarihi (İstanbul: Osmanlı Araştırmaları Vakfı, 2017), 519. 
64 Celal Erbay, “Nafaka”, Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Türkiye Diyanet Vakfı, 2006), 282. Evlilik 

nafakasının kapsamı için bkz. M. Zeki Uyanık, “İslâm Hukukunda Evlilik ve Boşanma Nafakası Bağlamında 

Süresiz Nafaka Yasası”, Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 47 (2019), 63–67. 
65 Acar, “Tefrik”, 278. 
66 AQRS, F.129 D. 1, s. 5, Hüküm 1511. Benzer bir durum için bkz. BOA, YB.010.d 764, s. 531, Hüküm 1424. 
67 İlber Ortaylı, “Anadolu’da XVI. Yüzyılda Evlilik İlişkileri Üzerine Bazı Gözlemler”, Osmanlı Araştırmaları 

1/1 (1980), 38; Erbay, “Nafaka”, 282. 
68 BOA, YB.010.d 763, s. 239, Hüküm 1280.  
69 BOA, YB.010.d 763, s. 50, Hüküm 397 ve s. 63, Hüküm 447; BOA, YB.010.d 761, s. 69, Hüküm 878 ve s. 

77, Hüküm 904; BOA, YB.010.d 764, s. 544, Hüküm 1464 ve s. 554, Hüküm 1494; AQRS, F.129 D. 1, s. 111, 

Hüküm 1862. 

106



Sonuç 

İlbasan, bulunduğu coğrafya itibarıyla sakinlerinin çoğunluğu Arnavutlardan 

oluşan bir şehir olsa da idarî açıdan Osmanlı Devleti’ne tabi olduğu için İslami 

kaidelere uygun olarak yönetilmişti. Dolayısıyla bu çalışmada elde edilen 

sonuçlar büyük ölçüde Müslüman Arnavutların durumunu ortaya koyar. Orta 

Arnavutluk’ta İslami kuralların halkın gündelik yaşamında belirleyici unsur 

olduğu görülmüştür. Toplumun temel yapı taşı olan ailenin kurulmasında ve 

evlilik bağının sona ermesinde İslam’ın belirlediği hukuk amil olmuştur. Ele 

alınan zaman diliminde İlbasan sakinlerinin gerek ilk gerekse ikinci evliliklerinde 

vekil kullandıkları, nikâh kıymaya yetkisi olan kimselerin huzuruna genellikle 

bizzat çıkmamayı tercih ettikleri tespit edilmiştir. Toplumu oluşturan bireyler, 

esnaflar, din ve devlet görevlileri evlenecek çiftlere hem vekillik hem de şahitlik 

etmiş bu sayede halkın kaynaşmasına katkı sunmuştur. Geleneksel aile yapısına 

sahip İlbasan sakinleri yeni bir hayatın arifesindeki çocukları için özellikle kızları 

adına etkin bir rol üstlenmiş, adeta kurulacak ailelerin temelini atmışlardır. 

İlbasan’da yaşayan kimseler bir çeşit oto-kontrol mekanizması geliştirerek 

toplum huzurunu kaçıran hukuksuzluklara müdahil oldukları gibi ailenin 

sürdürülmesi ve bireylerin korunması için de yetkilileri harekete geçirmekten geri 

durmamıştır. Şehrin yöneticileri de benzer amaçla reaya arasındaki kanunsuz 

evlilikleri önlemek için gayret sarfetmiştir. Osmanlı mahkemeleri aile 

davalarında tarafların rızasının olup olmadığına dikkat etmiş, varsa aile içi 

şiddetin sonlandırılması ve evliliklerin devam etmesi yönünde tutum 

sergilemiştir. Ancak kıyılan her nikâh çiftlerin her zaman bir arada yaşamalarına 

vesile olamamıştır. Odaklanılan zaman diliminde şehirdeki boşanma oranı 

yaklaşık %17’dir.  

İlbasan’da nikâh esnasında muhakkak mehr-i müeccel belirlenmiştir. Boşanan 

veya eşi ölen kadınların belli bir süre geçimini sağlayacak bir çeşit dulluk 

sigortası olarak nitelendirilebilecek mehirlerin ortalama miktarı 600-800 akçe 

civarında olup, dönemin günlük yaşam koşullarında bu meblağın boşanan 

kadınları 4-5 ay idare edeceği tespit edilmiştir. Gerek boşanma oranları gerekse 

evlenen kadınların nikâh öncesi medeni durumları dikkate alındığında İlbasan’da 

ikinci evliliklerin ilk evlilikler kadar yaygın olduğu göstermiştir. Bazı nikâhlarda 

bulunan mehr-i muaccel kayıtlarından kadınların kıyafet ihtiyaçlarının bir 

kısmını mehir yoluyla karşıladıkları belirlenmiştir. Ele alınan zaman diliminde 

kadınlar arasında kırmızı renkli atlas kaftan ile mor renkli feraceler talep gören 

giysiler arasındadır. 

  

107



İlbasan’daki gayrimüslim reayanın bir kısmı da tıpkı Müslüman reaya gibi 

evlilik- boşanmalarını kadı siciline kaydettirmiş, bir Müslüman âdeti olan mehir 

belirleme işlemini benimsemişlerdir. Gayrimüslimlerin Müslüman adetlerini 

benimsemesine dair bu örnek sadece İlbasan’a özgü olmasa da farklı dine mensup 

halkların etkileşim halinde yaşadıkları yerlerden birisinin de İlbasan olduğu 

sonucuna rahatlıkla varılabilir. Ayrıca Müslümanların veya gayrimüslimlerin 

birbirlerinin geçimine önem verdiklerine ve komşusundaki ailevi 

huzursuzlukların giderilmesi için hukuka başvurduklarına dair çok sayıdaki 

örnek İlbasan halkının din farkı gözetmeksizin bir arada yaşama kültürüne ve 

olgunluğuna sahip olduğunun göstergesidir. 

  

108



Kaynakça 

Arşiv Vesikaları 

Cumhurbaşkanlığı Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA) 

Yabancı Arşivler (YB.010.d), No: 760, 761, 762, 763,764, 765. 

Bab-ı Defterî, Küçük Kale Defterleri (D. KKL.d) No: 32849 

Arkivi Qendror i Republikës së Shqipërisë (AQRS) 

F.129 D. 1 

 

Telif-Tetkik Eserler 

Acar, H. İbrahim. “İddet”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 466–471. Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2000. 

Acar, H. İbrahim. “Talâk”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 496–500. Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2010. 

Acar, H. İbrahim. “Tefrik”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 277–279. Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2011. 

Adıgüzel, Gözde - Kolancı, Bilge Yılmaz. “Antikçağda Statünün Rengi: Mor”. 

Cedrus 5 (2017), 261–285. 

Apaydın, H. Yunus. “Şahit”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 278–283. Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2010. 

Atar, Fahrettin. “Muhâlea”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 397–401. Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2020. 

Aydın, M. Akif. “Mehir”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 389–391, 2003. 

Aydın, M. Akif. “Osmanlılarda Aile Hukukunun Tarihî Tekamülü”. Sosyo-

Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi II. 434–455. Ankara: T.C. 

Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992. 

Barkan, Ömer Lütfi. “XVI. Asrın İkinci Yarısında Türkiye’de Fiyat Hareketleri”. 

Belleten XXXIV/136 (1970), 557–607. 

Çağrıcı, Mustafa. “Aile”. İslâm’da İnanç, İbadet ve Günlük Yaşayış 

Ansiklopedisi. 75–79. Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1997. 

Çakır, İbrahim Ethem. “On Sekizinci Yüzyılın İlk Yarısında Zimmilerin Trabzon 

Kadı Mahkemesini Kullanma Pratiği Üzerine Bazı Bilgiler”. Hitit İlahiyat 

Fakültesi 21/1 (2022), 638–666. 

Çakır, İbrahim Ethem. “Zimmi Kadınlar Kadı Mahkemesinde: Sofya XVII. 

Yüzyıl”. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi 21 (2024), 

41–66. 

Cin, Halil - Akgündüz, Ahmed. Türk Hukuk Tarihi. İstanbul: Osmanlı 

Araştırmaları Vakfı, 2017. 

Demirel, Ömer vd. “Osmanlılarda Ailenin Demografik Yapısı”. Sosyo-Kültürel 

Değişme Sürecinde Türk Ailesi 1. 97–161. Ankara: T.C. Başbakanlık Aile 

109



Araştırma Kurumu, 1992. 

Dinç, Güven. “Şer’iyye Sicillerine Göre XIX. Yüzyıl Ortalarında Antalya’da 

Ailenin Sosyo-Ekonomik Durumu”. OTAM 17 (2005), 1–19. 

Donuk, Abdülkadir. “Çeşitli Topluluklarda ve Eski Türklerde Aile”. Tarih Dergisi 

33 (1982), 147–168. 

Erbay, Celal. “Nafaka”. Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 282–285. Türkiye 

Diyanet Vakfı, 2006. 

Evliya Çelebi. Evliya Çelebi Seyahatnamesi 8. Kitap (Topkapı Sarayı 

Kütüphanesi Bağdat 308 Numaralı Yazmanın Transkripsiyonu - Dizini). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1. Baskı., 2003. 

Faroqhi, Suraiya. “Kadın Kültürü”. Osmanlı Kültürü ve Gündelik Yaşam 

Ortaçağdan Yirminci Yüzyıla. 115–138. İstanbul: Tarih Vakfı Yurt 

Yayınları, 2. Baskı., 1998. 

İnalcık, Halil. İki Karanın Sultanı, İki Denizin Hakanı, Kâyser-i Rûm Fâtih Sultan 

Mehmed Han. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2019. 

İnalcık, Halil. Osmanlı İmparatorluğu’nun Ekonomik ve Sosyal Tarihi Cilt 1. ed. 

Halil İnalcık - Donald Quataert. Istanbul: Eren Yayıncılık, 2000. 

Koçak, Zülfiye. “Osmanlı Toplumunda Zimmî Kadınların Kadı Mahkemelerini 

Kullanma Pratiği: Vidin Örneği (1700-1750)”. Balkan Araştırma Esntitüsü 

Dergisi 7/1 (2018), 167–210. 

Krafts, KP. vd. “The color purple: from royalty to laboratory, with apologies to 

Malachowski”. Biotechnic & Histochemistry 86/1 (2011), 7–35. 

Orhan, Meral - Genç, Mustafa. “Kökboya ve Koşinil ile Boyanan İpekli 

Kumaşlarda Mor Renk Elde Edilmesi ve Haslık Tespiti”. Uluslararası 

Sosyal ve Beşeri Bilimler Araştırma Dergisi 11 (2024), 349–469. 

Ortaylı, İlber. “Anadolu’da XVI. Yüzyılda Evlilik İlişkileri Üzerine Bazı 

Gözlemler”. Osmanlı Araştırmaları 1/1 (1980), 33–40. 

Ortaylı, İlber. “Osmanlı Aile Hukukunda Gelenek, Şeriat ve Örf”. Sosyo-Kültürel 

Değişme Sürecinde Türk Ailesi II. 456–467. Ankara: T.C. Başbakanlık Aile 

Araştırma Kurumu, 1992. 

Redhouse, James W. Turkish And English Lexicon. İstanbul: Çağrı Yayınları, 

2015. 

Sahillioğlu, Halil. Kuruluştan XVII. Asır Sonlarına Kadar Osmanlı Para Tarihi 

Üzerine Bir Deneme. İstanbul Üniversitesi, 1958. 

Şahin, Rahman. “XVI. Yüzyılda İlbasan Şehri Sâkinleri ve Meslekleri”. Osmanlı 

Medeniyeti Araştırmaları Dergisi 22 (2024), 246–263. 

Savaş, Saim. “Fetvâ ve Şer’iye Sicillerine Göre Ailenin Teşekkülü ve Dağılması”. 

Sosyo-Kültürel Değişme Sürecinde Türk Ailesi. 504–547. Ankara: T.C. 

Başbakanlık Aile Araştırma Kurumu, 1992. 

110



Uyanık, M. Zeki. “İslâm Hukukunda Evlilik ve Boşanma Nafakası Bağlamında 

Süresiz Nafaka Yasası”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 47 (2019), 57–87. 

 

111



7.Bölüm 

 
Karadeniz’in Kapıları: Varna, Köstence ve 

Odessa’ya Yolculuk Eden Belli Başlı Seyyahlar 
 

Seda YILMAZ VURGUN 

 

Giriş 

Coğrafi keşifler, ulusların düşünsel aydınlanmasına ve ekonomik dönüşümüne 

çok boyutlu katkılar sağlamıştır. Yeni bir sanayi düzeninin ortaya çıkmasıyla 

birlikte ise liman kentleri önemli birer transit merkezi haline gelmiş ve daha da 

zenginleşmiştir.1 Bu çerçevede, stratejik bir su havzası ve iç deniz niteliği taşıyan 

Karadeniz, önemli limanlarıyla dikkat çekmektedir. Asya ile Avrupa arasındaki 

deniz ve kara ticaretini en kısa mesafede birleştirmesi ile büyük bir öneme sahip 

olmuştur.2 Karadeniz, çevresindeki devletlere zenginlik, kolaylık ve bereket 

sunan bir denizdir. Başta Tuna, Kuban, Don, Dinyeper ve Dinyester olmak üzere 

birçok büyük nehir, geniş bir coğrafyayı besleyerek Karadeniz’e dökülmektedir.3  

Karadeniz, stratejik bir öneme sahip bir bölge olarak tarih boyunca farklı 

dönemlerde ekonomik açıdan dalgalanmalar yaşamıştır. Bir devletin kontrolü 

altına girdiği zamanlarda limanlardaki ticari faaliyetlerde belirgin bir durgunluk 

gözlemlenirken, serbest ticaretin mümkün olduğu dönemlerde ekonomik 

hareketlilik artmış ve bölge daha fazla zenginleşmiştir.4 15. yüzyıldan itibaren 

Karadeniz, tamamen bir Türk gölü haline gelmiştir. 15. ile 17. yüzyıllar arasında 

ise deniz, dış ticarete kapalı ve oldukça sınırlı bir durumda kalmıştır.5 Osmanlı 

İmparatorluğu açısından liman kentleri her ne kadar önemli olsa da denizcilik 

genelde ikinci planda tutulmuştur. Bu durum, Osmanlı'nın ticari rekabette bir 

miktar geride kalmasına neden olmuştur.6 

 
Dr. Öğr. Üyesi, BŞEÜ, İTBF, sedayilmazvurgun@bilecik.edu.tr, 

 ORCID: 0000-0003-1897-0411. 
1 Nedim İpek, “Orta ve Doğu Karadeniz Limanlarındaki Ticari Limanların Kent Nüfusuna Etkisi (1838-1900)”, 

Karadeniz İncelemeleri Dergisi 1/1 (2006), 107-121. 
2 Yasemin Nemlioğlu Koca, “19. yy. da Trabzon Limanı: Seferler, Tüccarlar, Mallar”, OÜSBAD (2015), 443.  
3 Necmettin Aygün, “Güney Karadeniz Yerleşimleri ile Kırım ve Çevre Yerleşimler Arasındaki İktisadî İlişkiler 

(1683-1802)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi 11/61 (2018), 221. 
4 İpek, “Orta ve Doğu Karadeniz Limanlarındaki Ticari Limanların Kent Nüfusuna Etkisi (1838-1900)”, 110-

111. 
5 Nemlioğlu Koca, “19. yy.’da Trabzon Limanı: Seferler, Tüccarlar, Mallar”, 443. 
6 Ahmet Deniz, “Osmanlı Devleti’nin 18. yy. kadarki Deniz Ticaretinde Liman Kentlerine Genel Bakış” 

AVRASYA Uluslararası Araştırmalar Dergisi 7/19 (2019), 376 

112

mailto:sedayilmazvurgun@bilecik.edu.tr


18. yüzyılda İstanbul ile Karadeniz arasındaki ulaşım ve ticari hareketlikte 

Karadeniz limanları oldukça işlekti. Bulgar ve Dobruca vilayetlerinin ürünlerinin 

Varna7, Sözebolu, Balçık, Ahyolu, Kavama, Köstence gibi belli başlı limanlar 

üzerinden İstanbul’a sevkiyatı gerçekleşirdi. Ancak limanların kullanımını 

engelleyen iklim koşullarının uygun olmaması ve limanların bazılarının 

konumsal darlığı gibi birtakım sorunlar mevcuttu.8 Osmanlı Devleti için 

Karadeniz besin sağladığı bir alan ve önemli yolları birbirine bağlayan bir 

merkezdi.9 18. yüzyıl itibariyle kuzeyde bulunduğu coğrafyadan farklı bölgelere 

açılmak isteyen Rusya’nın Karadeniz’e olan baskısı artmıştır.10 Ayrıca Rusya 

Küçük Kaynarca Antlaşması ile Karadeniz’de daha hâkim bir konuma gelerek 

ticaret yapabilme ve gemi bulundurma hakkı kazanmış ve bu durum Osmanlı 

İmparatorluğunda kaygıya sebebiyet vermiştir.11  

Karadeniz limanlarının gelişimi için Tuna Nehri büyük bir öneme sahiptir. 

Deniz taşımacılığı bağlamında, Bulgaristan, Romanya, Sırbistan, Macaristan ve 

Avusturya gibi ülkeler için temel bir bağlantı noktası olan nehir, bu ülkelerin 

birbirleriyle iletişim kurmasını sağlayan hayati bir ulaşım hattıdır.12 Deniz 

ulaşımıyla birlikte demiryolu ağları da liman kentlerine erişimi kolaylaştırmıştır. 

Osmanlı Devleti, ekonomik kalkınmayı ve istikrarı sağlamak ile merkez ve taşra 

arasındaki bağlantıyı güçlendirmek amacıyla demiryolu inşasına öncelik verme 

çabasında bulunmuştur.13  

19. yüzyılda tam anlamıyla bir Osmanlı şehri olan Köstence, dönemin önemli 

merkezlerinden biriydi. Ancak, Osmanlı ve Rusya arasında gerçekleşen savaşlar 

sonucunda şehir, eski ticari canlılığını ve zenginliğini yitirmiştir.14 Köstence-

Çernaova15 bölgesinde demiryolu inşasıyla birlikte, yalnızca Müslüman 

toplulukların mevcut nüfusu değil, aynı zamanda demiryolu yapımında işçi 

 
7 Varna Bulgaristan’ın en eski şehirlerinden biridir. 681’de ilk Bulgar Devletinin kurulmasına müteakip ortaya 

çıkmıştır. X. Yüzyılda Bizans’ın bir paçasıydı. 1369’dan itibaren Varna Hristiyan Türklere ait Dobruca 

Prensliği’nin bir parçası ve başşehriydi. Çelebi Sultan Mehmed, (1419) Varna’yı da kesin şekilde ele geçirmiştir. 

(Miyase Koyuncu Kara, “Osmanlı İdaresinde Bir Balkan Şehri: Varna (1774-1878)”, Turkish Studies 10/1 

(2015), 389-390; Machiel Kiel, “Varna”, TDV İslâm Ansiklopedisi 42 (2012), 524-525.) 
8 Deniz, “Osmanlı Devleti’nin 18. yy Kadarki Deniz Ticaretinde Liman Kentlerine Genel Bakış”, 376. 
9 Aygün, “Güney Karadeniz Yerleşimleri ile Kırım ve Çevre Yerleşimler Arasındaki İktisadî İlişkiler (1683-

1802)”, 222. 
10 Nemlioğlu Koca, “19. yy.da Trabzon Limanı: Seferler, Tüccarlar, Mallar”, 443. 
11 Deniz, “Osmanlı Devleti’nin 18. yy Kadarki Deniz Ticaretinde Liman Kentlerine Genel Bakış”, 377. 
12 Deniz, “Osmanlı Devleti’nin 18. yy Kadarki Deniz Ticaretinde Liman Kentlerine Genel Bakış”, 386 
13 İpek, “Orta ve Doğu Karadeniz Limanlarındaki Ticari Limanların Kent Nüfusuna Etkisi (1838-1900)”, 113. 
14 Ali Akyıldız, “Bir Teknolojik Transferin Değişim Boyutu: Köstence Demiryolu Örneği”, Osmanlı 

Araştırmaları 20/20 (2000), 315. 
15 1857 yılında yapımına başlanan ve yapımı iki buçuk yıl süren Köstence-Çernavoda demiryolunun yapımı 

Tuna-Karadeniz Demiryolu Kumpanyası” adlı bir şirkete verilmiştir. Şirket 99 yıl boyunca hattı işletmesinden 

sonra karşılıksız olarak Osmanlı Devleti’ne verecektir. Ancak Berlin antlaşmasına müteakip Romanya’ya 

satılmıştır. (İlker Öztürk, Osmanlı İmparatorluğundan Günümüze Demiryollarını Gelişimi, (İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009), 55. 

113



olarak çalışanların da bölgeye gelmesi sonucunda kahvehaneler ve çeşitli yeni 

sosyal mekanların açıldığı gözlemlenmiştir. Bu durum, demiryolu inşası 

sürecinin yalnızca ekonomik değil, aynı zamanda sosyo-kültürel bir dönüşüme 

de zemin hazırladığını göstermektedir.16 Demiryolu yapılırken aynı zamanda 

limanların yapımı ve gelişmesine çalışılmıştır. Limanlara gelen gemilerin 

sayısında önemli bir artış olmuştur.17 1869 yılına gelindiğinde İngiltere ve Fransa 

gibi çok sayıda ülke şehirde konsolos vekilliği açmıştır.18 Limanların gelişmesi 

ile şehre gelen gayri Müslümlerin sayısı artmış ve şehirler yeniden yapılanmaya 

başlamıştır.19 İngilizlerin sermayesi ile başlayan demiryolları arasında Köstence-

Çernaova’da ve Varna-Rusçuk Demiryolu20 vardı.21 Demiryollarının inşası ile 

liman kentleri daha fazla çekim gücüne sahip olmuştur. Kültürel faaliyet ve 

bilimsel çalışmalarda bulunan seyyahların bölgeden geçmesini kolaylaştırmıştır. 

Bu liman kentleri içerinden Varna22, Odessa ve Köstence23 dikkat çeken transit 

merkezlerdir. Varna ve Rusçuk güzergâhındaki demiryolunun yapılması ile de 

şehir ticari hayatta söz sahibi olmuştur.  Özellikle Avusturya gibi güçlü devletler 

şehirde konsolosluklar açmıştır. Varna ucuz hammaddenin temin edildiği ve 

karşılığında ürünlerin satıldığı bir merkez haline gelmiştir.24 Demir yolunun 

yapılması ile Varna’nın fiziki görünüşü de değişmiştir. Gelen giden sirkülasyonu 

bir otelin yapılmasını gerekli kılmış ve bu doğrultuda otelin yapılması için bir 

şirket kurulmuştur.25 

  

 
16 Akyıldız, “Bir Teknolojik Transferin Değişim Boyutu: Köstence Demiryolu Örneği”, 318. 
17 Akyıldız, “Bir Teknolojik Transferin Değişim Boyutu: Köstence Demiryolu Örneği”, 319. 
18 Akyıldız, “Bir Teknolojik Transferin Değişim Boyutu: Köstence Demiryolu Örneği”, 320. 
19 Akyıldız, “Bir Teknolojik Transferin Değişim Boyutu: Köstence Demiryolu Örneği”, 324. 
20Varna Rusçuk Demiryolu hattı Bulgaristan’ın sınırları dâhilinde kalmıştır. (Öztürk, Osmanlı 

İmparatorluğundan Günümüze Demiryollarını Gelişimi, 86) 1859 yılında imzalanan antlaşmayla hattın yapımı 

Rusçuk Varna Demiryolu Şirketi’ne verilmiştir. 1866 yılında işletmeye açılmıştır. (Öztürk, Osmanlı 

İmparatorluğundan Günümüze Demiryollarını Gelişimi, 56) 
21 Öztürk, Osmanlı İmparatorluğundan Günümüze Demiryollarını Gelişimi, 48 
22 Türkler 6. Yüzyıldan itibaren Balkan coğrafyasında yaşamışlardır. Varna’da ile Tuna arasında yerleşmişlerdir. 

(Halil İnalcık, “Türkler ve Balkanlar”, Balkanlar Ortadoğu ve Balkan İncelemeleri (1993), 9) Varna 16. 

Yüzyılda Osmanlı idaresinde ve Silistre sancağı içinde bir kale ve iskeleden oluşmaktaydı. Varna seyyahların 

ve tacirlerin dikkatini çeken önemli bir liman şehriydi. Varna’nın ticari sirkülasyonu Osmanlı ve Rus savaşının 

etkisinde devam etmiştir. Şehir göçlerin ve ticaretin hızla aktığı bir yer olmuştur. 1744 Küçük Kaynarca 

Antlaşması ile ticarete daha açık bir yer haline gelmiştir. (Koyuncu Kara, “Osmanlı İdaresinde Bir Balkan Şehri: 

Varna (1774-1878)”, Journal of Turkish Studies 10 (2015), 383-384) 
23 Köstence Romanya’da bugünkü adı Constanta olan önemli liman şehirlerindendir. Bulgar idaresinde küçük 

bir taşra merkezi konumunda var olan şehir X. Yüzyılın ikinci yarsısında Bizans hâkimiyetine geçmiştir. XVIII. 

Yüzyılın ikinci yarsındaki Osmanlı Rus savaşlarından tahrip olan şehir ciddi yıkımlara uğramıştır. (Bogdan 

Murgescu, “Köstence”, TDV İslâm Ansiklopedisi 26 (2002), 276-27) 
24 Kara, “Osmanlı İdaresinde Bir Balkan Şehri: Varna (1774-1878)”, 383-384. 
25 Ali Akyıldız, “Balkanlara Osmanlılardan Miras Bir Çağdaş Medeniyet Ürünü: Rusçuk-Varna Demiryolu” 

Balkanlar'da İslam Medeniyet Milletlerarası Sempozyumu (Sofya: 2000), 139 

114



Karadeniz limanları arasında, II. Beyazıt döneminde Osmanlı hakimiyetine 

giren Hocabey'in stratejik ve ekonomik önemi dikkat çekmektedir. Üç yüzyıllık 

bir süre zarfında bu konumunu sürdüren Hocabey, özellikle 1768 yılında artış 

gösteren Rus-Osmanlı savaşları sırasında jeopolitik açıdan önemli bir odak haline 

gelmiştir. Ruslar, bölgede güç kazandıktan sonra ekonomik kalkınmayı 

desteklemek amacıyla faaliyetlerini yoğunlaştırmışlardır. Bu bağlamda, Hocabey 

çevresinde geniş ölçekli bir liman şehri olan Odessa kurulmuş, Osmanlılar ise bu 

yeni yerleşimi Hocabey olarak anmaya devam etmiştir. Rusya'nın Tuna Nehri'ni 

ticari ulaşım koridoru olarak kullanmaya başlamasıyla birlikte liman kentinin 

stratejik önemi daha da artmıştır. Odessa 1839 yılında serbest ticaret limanı 

statüsü kazanarak bölgedeki ticaret faaliyetlerini hareketlendirmiştir. Bununla 

birlikte, İngiltere ve diğer Avrupa devletleri bu durumdan rahatsızlık duymuş ve 

Tuna Nehri'ni büyük gemilerin seyrüseferine uygun hale getirmeye yönelik 

girişimlerde bulunmuşlardır.26 Ruslar, Avrupa menşeli malların kendi 

kontrolünde bulunan limanlardan geçişine izin vermemek suretiyle İran ve 

Türkistan üzerinde hakimiyet kurmayı amaçlamıştır. Bu durum, Osmanlı Devleti 

nezdinde rahatsızlık yaratmış ve Osmanlı'nın Karadeniz’i tüm yabancı gemilere 

açma kararını almasına yol açmıştır.27 Odessa, elverişli kıyı yapıları ve yeterli 

derinliğe sahip limanı sayesinde, med-cezir durumunda dahi gemilerin kolaylıkla 

yanaşabildiği bir yer olarak tercih edilmiştir.28  

Karadeniz kıyısında yer alan bu üç liman şehri, yalnızca ticaret açısından 

önemli merkezler olmamış, aynı zamanda göçlerin yoğunlaştığı stratejik ticaret 

noktaları haline gelmiştir. 1774'ten itibaren Rusya'nın uyguladığı baskı ve 

zorunlu göç politikalarının etkisiyle Balkanlar ve Kafkaslar gibi farklı Türk 

yurtlarından Anadolu’ya yoğun bir göç hareketi yaşanmıştır.29 1784 yılından 

itibaren Osmanlı egemenliği altında bulunan Köstence ve Varna şehirlerine 

yoğun bir şekilde Kırım Tatarlarının göç ettiği görülmektedir.30 Kırım Savaşı'nın 

ardından göç hareketliliği hız kazanmıştır. 1860 yılından itibaren Rusya ile 

Osmanlı Devleti arasında yapılan antlaşma sonrası, göçmenlerin belirli 

dönemlerde ve küçük gruplar hâlinde, önceden belirlenmiş topraklara ulaşmaları 

Karadeniz limanları üzerinden düzenlenmiştir. Bu süreçte Köstence ve Varna, 

önemli birer transit merkezi olarak öne çıkmıştır.31 Çerkeslerin yeni yerleşim 

 
26 Mesut Karakulak, “Hocabey'den Odessa'ya Bir Limanın Gelişimi”, OÜSBAD (2015), 309. 
27 Karakulak, “Hocabey'den Odessa'ya Bir Limanın Gelişimi”, 300. 
28 Uğur Türkyılmaz, Hocabey/Odessa Kalesi ve Limanı (Edirne: Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2020), 101. 
29 İpek, “Orta ve Doğu Karadeniz Limanlarındaki Ticari Limanların Kent Nüfusuna Etkisi (1838-1900)”, 110. 
30 Nuri Kavak, “Osmanlı Bürokrasisinde Yer Alan Köstence Kökenli Memurlar”, Eurasian Academy of Sciences 

Social Sciences Journal 22 (2017), 4 
31 Vahit Cemil Urhan, “Kosova’ya Yapılan Çerkes Göçü ve İskânı (1864-1865)”, Belleten 85/304 (2021), 995-

996, 1000. 

115



alanlarına iskanları belirli bir strateji doğrultusunda organize edilmiştir. 

Anadolu'da daha dağınık bir şekilde yerleştirilirken, Balkanlar'da ise daha yoğun 

ve toplu bir yerleşim tercih edilmiştir.32 Balkan ülkeleri arasında Romanya’daki 

Türkler kendi arzuları ile göç etmiştir. 1936’da ise Türkiye ve Romanya ile 

yapılan antlaşma ise Köstence göçmenlerin getirildiği bir liman olmuştur.33 

Batılı seyyahlar, Doğu'yu her zaman görkemli, ihtişamlı ve sınırsız 

zenginlikler barındıran bir coğrafya olarak değerlendirmiş ve burayı ele 

geçirilmesi gereken cazip bir bölge olarak tanımlamışlardır. Orta Çağ'ın 

başlamasıyla birlikte, Kudüs ve kutsal toprakların manevi önemi bölgeye olan 

ilgiyi daha da artırmıştır. Bu dönemde İstanbul, kadim güzellikleri ve stratejik 

konumu ile dikkatleri üzerine toplamış ve ön plana çıkmıştır. Aynı zamanda, Orta 

Çağ Avrupa’sının zıt kutbu olarak tasvir edilmiş; savaşlar, hastalıklar, salgınlar ve 

hurafelerle kuşatılmış bir dünya algısıyla karşılaştırılarak anlatılmıştır. Osmanlı 

İmparatorluğu'nun gücünü artırmasıyla beraber Avrupalıların Türklere bakışı 

evrilmiş, Türkleri hem siyasi hem de toplumsal yaşam gibi çeşitli yönleriyle daha 

iyi tanıma arzusu ön plana çıkmıştır.34 

İstanbul'un cazip bir ticaret merkezi olması, İngiltere, Fransa ve Rusya gibi 

ülkelerin bölgede etkin olmak için çeşitli girişimlerde bulunmasına yol açmıştır. 

Özellikle 1830 sonrası dönemde yelkenlilerin daha sık görülmeye başlanmasının 

ardından, buharlı gemiler de bölgede kendini göstermeye başlamıştır. 1828 

yılında bir İngiliz buharlı gemisinin İstanbul'a gelmesiyle birlikte, 1831 yılında 

Fransızlar da Marsilya ile İstanbul arasında buharlı gemilere yönelik bir hat 

kurma girişimlerinde bulunmuştur.35 Fransızlar 1835 yılında Deniz Posta 

Servisi’ni kurmuştur. Messageries Maritimes’in Scamandre36 adlı vapur aracılığı 

ile 1855’de İstanbul’dan Varna’ya gidiş dönüş seferleri gerçekleşmiştir.37 Şirket 

1892 yıllarında Marsilya, İstanbul ve Odessa hattında seferler yapmıştır.38   

  

 
32 Urhan, “Kosova’ya Yapılan Çerkes Göçü ve İskânı (1864-1865)”, 999. 
33 Bilal Altan, “Romanya’dan Türkiye’ye Göçler (1934-1939)”, International Review of Migration and Refugee 

Studies 3/1 (2022), 14-33. 
34 Himmet Umunç, “Doğu ve Ötekilik: İngiliz Seyahatnamelerinde Türk Kimliği (Lady Montagu ve Richard 

Chandler)”, Bilig 66 (2013), 297-301. 
35 Süleyman Uygun, “Messageries Maritimes Vapur Şirketi’nin İstanbul’un Yolcu ve Eşya Taşımacılığındaki 

Yeri”, Büyük İstanbul Tarihi 6 (2015), 492. 
36 Şirket 1852 ve 1913 yılları arasında İstanbul limanında yolcu ve çeşitli ürünler taşımıştır. Fransa’nın 

Karadeniz’deki ekonomik çıkarlarının önemli bir temsilcisi olmuştur. (Uygun, “Messageries Maritimes Vapur 

Şirketi’nin İstanbul’un Yolcu ve Eşya Taşımacılığındaki Yeri”, 501) 
37 Uygun, “Messageries Maritimes Vapur Şirketi’nin İstanbul’un Yolcu ve Eşya Taşımacılığındaki Yeri”, 495 
38 Uygun, “Messageries Maritimes Vapur Şirketi’nin İstanbul’un Yolcu ve Eşya Taşımacılığındaki Yeri”, 498. 

116

https://dergipark.org.tr/tr/pub/irmrs/issue/73124


Karadeniz limanlarının etkisinin artmasıyla birlikte tüccarların sayısı 

çoğalmış ve daha güçlü bir şekilde bölgede etkin olmaya başlamışlardır. Varna, 

Samsun ve Trabzon gibi limanlarda etkili olanlar genelde Rum tüccarlardır.39 

Özellikle Varna ve Köstence ile Trabzon arasında göçmenler de taşınmıştır.40 

 

1. Varna, Köstence ve Odessa İstikametinden Geçen Seyyahlar 

Karadeniz 18. yüzyılda tüccarlar ve denizcileri çekmiş, 19. yüzyılın başında 

ise seyyahlar bölgeye gelmiştir. Seyyahların ve gezginlerin eserlerinde çıkarmış 

olduğu haritalar denizcilerin işine yaramıştır.41 Seyyahlar diplomat, bilim insanı 

veya mültecilik gibi farklı misyon veya amaçlar ile bölgeye gelmiştir. 

19. yüzyılın ikinci çeyreğine kadar tren yolunun yetersizliği nedeniyle, 

Türkiye’ye seyahat etmek isteyenler genellikle Varna’ya kadar gelip, buradan 

deniz yoluyla İstanbul’a ulaşırdı. Bu seyahatte botlarla yapılan deniz ulaşımı 

sıkça tercih edilirdi.42 1828 yılından itibaren buharlı gemilerin işlevsel hale 

gelmesiyle, seyyahlar daha hızlı ulaşım imkanı sunduğu için deniz yolunu tercih 

etmeye başlamışlardır. Genellikle, Varna güzergahını kullanarak Karadeniz'e 

ulaşır, ardından Boğaz'ı aşarak İstanbul'a varırlardı. Alternatif olarak, Yunan 

Adaları üzerinden Çanakkale Boğazı'na ilerleyen bir diğer rota da mevcuttu. 

Ancak buna rağmen, 19. yüzyılın son çeyreğine kadar Avrupa'dan Anadolu 

topraklarına yapılan ziyaretlerin sayısı oldukça sınırlı kalmıştır.43 

Köstence, Odessa ve Varna limanları, transit ve ulaşım açısından hem kolaylık 

hem de güvenilirlik sundukları için birçok tüccar, gezgin ve farklı görevler 

üstlenen bireyler tarafından birer geçiş noktası olarak tercih edilmiştir. Bu 

limanların bir diğer dikkat çekici özelliği, hâkim güçlerin kontrolüne bağlı olarak 

güzergâh seçimlerinin şekillenmesidir. Limanlara gelen seyyahlar incelendiğinde 

önemli bir başka husus öne çıkmaktadır: Bu üç stratejik liman kentini kullanarak 

farklı bölgelere seyahat etmeleri. Kimi gezginler Türkistan coğrafyasına, 

Osmanlı topraklarına ve Asya ülkelerine yönelirken, kimileri ise Avrupa ülkeleri 

dahil olmak üzere başka bölgeleri hedef almıştır. 

  

 
39 Nemlioğlu Koca, “19. yy.da Trabzon Limanı: Seferler, Tüccarlar, Mallar”, 463. 
40 Nemlioğlu Koca, “19. yy.da Trabzon Limanı: Seferler, Tüccarlar, Mallar”, 446. 
41 Buğra İnal, 19. Yüzyılda İngilizce Yazılmış Seyahatnamelere Göre Anadolu’da Sosyal Kültürel ve Ekonomik 

Hayat (Çanakkale: Paradigma Akademi Yayınları, 2023), 80 
42 İnal, 19. Yüzyılda İngilizce Yazılmış Seyahatnamelere Göre Anadolu’da Sosyal Kültürel ve Ekonomik Hayat, 

100-101. 
43 İnal, 19. Yüzyılda İngilizce Yazılmış Seyahatnamelere Göre Anadolu’da Sosyal Kültürel ve Ekonomik Hayat, 

90-91. 

117



2. Varna’dan Yolu Geçen Seyyahlar 

Varna şehrinde yaşayanlar arasında dini gerekçelerle bölgeye gelenler de 

bulunmaktadır. Sufi geleneğinin öne çıkan dervişlerinden biri olan Otman Baba, 

1378 yılında dünyaya gelmiş ve asıl adı Hüsam Şah olarak bilinmektedir. O 

dönemlerdeki dervişler gibi, dini yaymak amacıyla görev üstlenmiş ve bu 

doğrultuda farklı şehirlere seyahat etmiştir. Babaeski, Filibe ve Belgrad gibi 

birçok şehirde bulunarak faaliyetlerde bulunmuştur.44 Dobruca’dan Varna’ya 

vardığında, halk kendisini kurbanlar keserek karşılayıp gelişini coşkuyla 

kutlamıştır. Yolculuğunu sürdürerek Kiligra şehrine doğru ilerlemiştir.45 

1581 yılında Türkiye Kumpanyası’nın kurulmasıyla birlikte İngiliz seyyah ve 

tüccarların bu bölgeye olan ilgisi belirgin bir şekilde artış göstermiştir.46 1830 

yılında Londra’da kurulan İngiliz Kraliyet Coğrafya Topluluğu’nun amaçları 

arasında coğrafi bilgi üretmek ve yaymak, seyyahları eğiterek imparatorluk 

idaresine ticarete coğrafi veri sağlamak vardı. Seyyahlar, kendi kültür ve 

kimliklerine uygun bir vizyonla ziyaret ettikleri coğrafyaları analiz etmişlerdir. 

Bu gezginler arasında bazıları, diğerlerinden ayrılarak farklı perspektiflerle öne 

çıkmıştır. Örneğin, Lady Mary Wortley Montagu, doğu hakkındaki yanlış 

algılamalara meydan okuyarak Türk kadınlarının yaşamı, şiir, din ve benzeri 

birçok konuda derinlemesine bilgiler sunmuştur.47 Lady Mary 1717 yılında eşinin 

Büyükelçilik görevi ile ilgili olarak İstanbul’a gelmiş ve burada 1818 yılına kadar 

kalmıştır.48 Osmanlı İmparatorluğu'nun yönetimi altındaki kentlerin tasvir 

edildiği en önemli eserlerden biri Türkiye Mektuplarıdır. Bu eser, yazarı 

tarafından dönemin yaygın aşırı oryantalist perspektifine bir alternatif sunarak, 

bölgeyi değerlendiren erkek gezginlerin alışılmış bakış açılarından ayrılan özgün 

bir yaklaşım ortaya koymuştur. Böylelikle, geleneksel oryantalist anlayışlardan 

uzaklaşan bir duruş sergilenmiştir.49 

İngiliz seyyah Lady Elizabeth Craven, Varna’yı ziyaret eden kadın 

gezginlerden bir diğeridir. Tıpkı Lady Mary Montagu gibi İstanbul’u görme 

fırsatını değerlendirmiş ve gözlemlerini aktaran ilk kadın gezginler arasında yer 

almıştır. 1785 ile 1786 yıllarını kapsayan bir senelik bir seyahat gerçekleştiren 

Craven, bu süreçte Avrupa, Anadolu ve Kırım gibi önemli bölgeleri dolaşmıştır. 

 
44Murat Hanilçe- İsmail Turan, “15. Yüzyılda Birer Seyyah Olarak Dervişler ve Birer Seyahatname Olarak 

Menâkıbnâmeler-Velâyetnâmeler: Kaygusuz Abdal ve Otman Baba Örnekleri” Mavi Atlas 11/1 (2023), 44.45. 
45 Hanilçe-Turan, “15. Yüzyılda Birer Seyyah Olarak Dervişler ve Birer Seyahatname Olarak Menâkıbnâmeler-

Velâyetnâmeler: Kaygusuz Abdal ve Otman Baba Örnekleri”, 47 
46 Bernard Lewis, “Doğuya Giden Bazı İngiliz Seyyahları” Tarih İncelemeleri Dergisi 2/1 (1984), 250. 
47 Umunç, “Doğu ve Ötekilik: İngiliz Seyahatnamelerinde Türk Kimliği (Lady Montagu ve Richard Chandler)”, 

301-304. 
48 Bernard Lewis, “Doğuya Giden Bazı İngiliz Seyyahları” Tarih İncelemeleri Dergisi 2/1 (1984), 250. 
49 Seher Özer Ütük, Reverse Orientalism in the Turkish Translations Of Turkish Embassy Letters Of Lady Mary 

Wortley Montagu (Ankara: Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014). 

118



Yolculuğuna dair izlenimlerini 68 mektup aracılığıyla paylaşan Lady Craven, 

İstanbul’dan deniz yoluyla ayrılıp önce Varna’ya, ardından Viyana’ya 

dönmüştür.50  

Varna ve Köstence’den bahseden bir diğer isim ise Helmuth Karl Bernhard 

von Moltke51’dir. 1835-1839 yılları arasında Osmanlı İmparatorluğu 

topraklarında bulunmuş ve o dönemde yaşananlara tanıklık etmiştir. 

Bulgaristan’da iken, özellikle veba salgınının yarattığı yıkımı görmüş ve bu 

durumun toplum üzerindeki yıkıcı etkilerine şahit olmuştur. Halkı büyük bir 

çaresizliğe sürükleyip yerleşim alanlarını harap eden tek felaketin veba 

olmadığını, Rusların gerçekleştirdiği tahribatın da benzer seviyede yıkıcı 

olduğunu ifade etmiştir. Köstence’deki zor yaşam koşullarından dolayı sadece 40 

kişinin hayatta kalabildiğini kaydetmiştir.52 Moltke gezisi sırasında Varna 

şehrinde de bulunmuştur. Buradaki gider gitmez şehri hemen gezerek Padişahın 

soracağı sorulara önceden hazırlanmaya çalışmıştır. Şehrin girişinin bir planını 

padişahın isteği üzerine hazırlamıştır.53 

Fransız seyyah Xavier Hommaire de Hell, 1846 yılında Varna ve çevresinde 

seyahatlerde bulunmuştur. Kendisinin “Voyage en Turquie et en Perse” adlı 

seyahatnamesinde, özellikle Kavarna'nın 1828 yılında Balçık ile Varna arasında 

yer alan bir bölgede, Ruslar tarafından tahrip edilmesi meselesine dikkate değer 

şekilde değinilmiştir. Bu olayın bölge üzerindeki etkileri ve yarattığı tahribat, 

eserde öne çıkarılan önemli konular arasında yer almaktadır.54  

1848 Macar ihtilal hareketinde yüzbaşı olarak görev almış olan ve ihtilalin 

başarısızlıkla sonuçlanmasının ardından Osmanlı Devleti’ne sığınmak zorunda 

kalan Joseph B. Hutter, Varna’ya seyahat eden önemli isimlerden biridir. Hutter, 

1849 yılında Osmanlı topraklarına sığınan Macar mültecileri arasında yer 

almaktaydı. Bu mülteciler, Lügos’tan başlayarak önce Osmanlı sınırındaki 

Orsova’ya ulaşmış, ardından Vidin, Plevne, Tırnova, Eskicuma ve Sumnu 

üzerinden Varna limanına varmış ve burada deniz yoluyla İstanbul’a geçiş 

yapmışlardır. Hutter, bu süreçte iki yıl boyunca Osmanlı topraklarında kalarak 

 
50 Elizabeth Craven, A Journey through the Crimea to Constantinople, Dublin 1789; Asuman Karabulut, “İngiliz 

Seyyah Lady Elızabeth Craven’in Gözünden 1786 Tarihinde Kırım”, MUTAD IV/II (2017), 433.  
51 26 Ekim 1800 tarihinde Meklenbur’da doğdu. 1835ve 1839 yılları arasında görev gereği birçok şehre giden 

Moltke Bükreş, Ruscuk Dobruca, Tuna, Bulgaristan’da bulunmuştur. Moltke’nin kitabı ailesine ve arkadaşlarına 

gönderdiği mektuplardan bazı bölümleri ise bir kitap gibi yazılmıştır (Halmuth Von Moltke, Moltke’nin Türkiye 

Mektupları (İstanbul: Remzi Kitabevi, 1999), 7-12. 
51 Moltke, Moltke’nin Türkiye Mektupları, 97. 
52 Moltke, Moltke’nin Türkiye Mektupları, 117. 
53 Moltke, Moltke’nin Türkiye Mektupları, 97. 
54 Semavi Eyice, “Varna ile Balçık Arasında Akyazılı Sultan Tekkesi”, Belleten 31/124 (1967), 573 

119



bölgedeki insanları tanıma, sosyo-kültürel yapıyı inceleme ve siyasi hayatı 

yakından gözlemleme fırsatı bulmuştur.55 

Hutter, liman kenti olan Varna'yı geçerken, bu şehrin zamanında 

Bulgaristan’ın tek deniz kıyısı limanı olduğuna değinir. Daha önceki seyyahların 

da belirttiği gibi, Varna'nın gemilerin yanaşması için oldukça elverişli koşullara 

sahip olduğuna dikkat çeker. Bu elverişlilik, limanın derinliğinin gemilere 

uygunluğu ve şehrin coğrafi yapısının doğu ile batıdan gelen sert rüzgarları 

hafifletmesi gibi özelliklerinden kaynaklanmaktadır. Ancak, Varna’nın bir liman 

olarak önemine rağmen, Ruslar tarafından uğradığı tahribat kenti olumsuz 

etkilemiş ve nüfusun azalmasına neden olmuştur.56 

İstanbul’a ulaşmak için Varna’yı tercih eden diplomat ve seyyahlardan bir 

diğeri de Edouard Antoine Thouvenel olmuştur. 57 Seyyahın yazılarından, daha 

önce de bulunduğu Varna’dan İstanbul’a geçtiği anlaşılmaktadır. 58 Thouvenel’in 

Varna’ya ulaştığı dönemde, şehir Osmanlı İmparatorluğu’nun kontrolü altında 

olan bir liman kenti konumundaydı. Seyahat notlarında, Türk subaylarının 

stratejik açıdan yetersiz davrandığını ve zayıf istihkâmlar içinde kahramanca 

savaşarak hayatlarını kaybettiklerini ifade etmiştir. 59 III. Napolyon döneminde 

İstanbul’a büyükelçi olarak atanan Thouvenel, 1855 yılından itibaren beş yıl 

süren yoğun bir diplomasi süreci yürütmüştür. 60 Bununla birlikte, Varna’nın 

hastaların iyileşmesinde önemli bir rol oynadığı vurgulanmıştır. Kırım Savaşı 

sırasında çok sayıda hasta, tedavi süreçlerinin daha hızlı ilerlediği gözlendiği için 

Varna’ya sevk edilmiştir. Kırım Savaşı’nın dengeleri değiştiren etkisinin 

ardından, Pera’da güvenliği sağlamak amacıyla bir polis karakolu Thouvenel’in 

girişimleri ile hizmete alınmıştır. 61 

  

 
55 Kemal Saylan, “Bir Mültecinin Balkan İzlenimleri (1849-1851)”, Historia Studies 5/6(2013), 113; Joseph 

Hutter, Von Orsova bis Kiutahia, Braunschweig, 1851, 3-4. 
56 Saylan, “Bir Mültecinin Balkan İzlenimleri (1849-1851)”, 127. 
57 Edouar Thouvenel, La Hongrie et la Valachie (Souvenir devoyage et notice historiques), Arthur Bertrand, 

Libraire-editeur, Paris, 1840, 355; Fatma Uygur, “Fransız Büyükelçi Edouard Antoine Thouvenel ve İstanbul”, 

TSA 17/4 (2014), 361. 
58 Uygur, “Fransız Büyükelçi Edouard Antoine Thouvenel ve İstanbul”, 369 
59 Uygur, “Fransız Büyükelçi Edouard Antoine Thouvenel ve İstanbul”, 370 
60 Uygur, “Fransız Büyükelçi Edouard Antoine Thouvenel ve İstanbul”, 355 
61 Uygur, “Fransız Büyükelçi Edouard Antoine Thouvenel ve İstanbul”, 365 

120



Bulgaristan’ın limanlarından geçip Türkistan’a kadar ulaşan seyyahlardan 

dikkat çekenlerinde biri Abdürreşid İbrahim62’dir. İbrahim 1897 yılından 

başlayarak 1900 yılına kadar süren bir seyahat gerçekleştirmiştir. İstanbul, Mısır 

Bulgaristan, Batı Rusya, Türkistan’ı içine alan bir seyahattir. Ancak bu seyahati 

sırasında kaydettiği anekdotlarını yayınlayamamıştır. Abdürreşid İbrahim ikinci 

seyahatini ise 1907 ve 1910 yılları arasında yapmıştır. Batı Türkistan, 

Moğolistan, Japonya, Ortadoğu gibi önemli bölgelerden geçerek İstanbul’a 

varmıştır. Batı Türkistan’da Rus işgali ve Doğu Türkistan’da Çin işgali altında 

yaşayan Müslümanlar ile vakit geçirerek onları daha yakından tanımış, 

yaşadıkları acıları derinden hissetmiştir.63 İbrahim gezip gördüklerini abartısız bir 

şekilde ve objektif olarak değerlendirmesi önemlidir. 

Varna’da bulunan aynı zamanda Türkistan’ı ziyaret eden bir diğer isim de 

Evliya Çelebi’dir. 64 Evliya Çelebi Varna’da Kazaklara karşı verilen mücadeleye 

değinir. Rusların elindeki şehrin kurtuluşundan bahsederek Ruslara ait olan 

firkateynlerin Varna limanına gönderildiğini yazar. Varna limanın önemi onun 

yazılarında ve anekdotlarında kendini belli eder. Evliya Çelebi şehrin batı 

tarafının kırmızıya çalan renkte olduğunu belirtmiş, şehrin bağları ve bahçeleri 

hakkında bilgi vermiştir. Şehrin demografik yapısına değinmeyi ihmal 

etmemiştir. Varna’da yedi Müslüman mahallesi bulunduğunu ayrıca Rum, Yahudi 

ve Ermenilere ait mahallerin varlığına dikkat çekmiştir. Varna şehrinin kötü 

huyları ile anılan kadısına ait anlatılara yer vermiştir.65 

  

 
62 Abdürreşid İbrahim, Buharalı bir Özbek ailesinin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. 1857 yılında Sibirya’da 

doğmuştur. Tahsilini ilerletmek için birçok ülkede bulunan İbrahim Bey 1885 yılından itibaren Tara’da 

medreselerde hoca olarak eğitim vermiş ve ayrıca yine bu şehir de bir usul-i cedid okulu açmıştır. Rusya 

Müslümanlarına karşı yapılan haksızlık ve zulme tepkisiz kalmayarak önemli bir siyasi belge niteliğinde olan 

Çolpan Yıldızı’nı yayınlamıştır. (Mustafa İsmet Uzun, “Abdürreşid İbrahim”, TDV İslam Ansiklopedisi 1, 

(1988), 295). Abdürreşid İbrahim Rusya Müslümanları arasında 1890’lı yıllarda kadılık yaptığı için “Reşid 

Kadı” olarak da bilinirdi. (Abdürreşid İbrahim, Alem-i Nisvan, çev: Mehmed Paksu (İstanbul: Nesil Yayınları, 

2013, 31-32). 
63 Abdürreşid İbrahim, Alem-i Nisvan, 34. 
64 Evliya Çelebi 1611’de İstanbul’da varlıklı bir ailenin çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Evliya Çelebi 

seyahatlerine 1630’lı yıllarda başlamıştır. Unkapanı'ndaki Şeyhülislâm Hâmid Efendi Medresesi'nde yedi yıl 

eğitim gördükten sonra IV. Murat zamanında Has Kilerde vazifelendirildi. (Hüseyin Nihal Atsız, Evliya 

Çelebi’nin Seyahatnamesinden Seçmeler (İstanbul: Ötüken, 2023, 6-7.) 
65 Tevfik Temelkuran - Necati Aktaş, Evliya Çelebi Tam Metin Seyahatname 6 (İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1986, 

54-60). 

121



3. Odessa’dan Yolu Geçen Seyyahlar 

Odessa, dönemin küresel güçleri arasında sayılabilecek İngiltere, Fransa ve 

Rusya'nın dikkatini üzerine çeken bir bölgeydi. İstanbul ile Odessa arasında 

buharlı gemiler için bir hattın faaliyete geçmesi, Rusya'nın bölgedeki konumunu 

daha da güçlendirmiştir. 66 Bununla birlikte, Fransızlar da Doğu coğrafyasını daha 

yakından tanımak amacıyla bölgeye çeşitli görev ve misyonlar kapsamında 

ziyaretlerde bulunmuşlardır. 

Fransız seyyahların gelişi güzel geziler düzenlemedikleri, hazırlık ve bilgi 

edinme safhalarının uzun sürdüğü ve doğu coğrafyasına karşı ilgili oldukları 

bilinmektedir.67 Seyyahlar çarlık Rusya’sına geçişte Kiev’in yanında Odessa 

limanını da kullanmışlardır.68 Napoléon Ney Paris’ten yola çıkmış, Odessa 

üzerinden Hazar Denizi’ne oradan da Türkistan şehirleri olan Merv, Semerkand 

ve Buhara’ya geçmiştir.69 Jean-François Gamba 70 1819’da Paris’ten yola çıkarak 

Odessa’ya ulaşmış kışı burada geçirerek rotasını Kafkasya’ya yöneltmiştir.71 

Fransız seyyah ve gezgin olan Alexander Dumas 1858 tarihinde Kafkasya’ya 

doğru bir seyahate çıkmıştır.72 Odessa’yı ziyaret eden önemli isimlerden biri 

olmuştur. Kafkasya'ya yaptığı yolculuk sırasında Odessa'da duraklayan yazar, 

burada tiyatroyu, kozmopolit sosyal yaşamı, Fransız kolonisinin etkilerini ve 

liman kafe kültürünü inceleyerek bu konular hakkında kapsamlı bilgiler 

aktarmıştır.73 Kafkasya’nın çetin iklim ve coğrafyası seyyahı zorlasa da çeşitli 

kültürleri etkileyici bir şekilde anlatmıştır.74 

Bölgeden güzergahları doğrultusunda geçenler arasında elbette ki kadın 

seyyahlar da vardı. Dikkat çeken isimler arasında Mary Holderness’de yer 

almaktadır. Riga’dan güneye inerken Odessa’dan geçerek Karadeniz 

kolonizasyonu, Alman yerleşimleri, ticaret çevrimi üzerine kısa fakat nitelikli 

gözlemlerde bulunmuş bir isimdir. Holderness önemli bir kadın seyyah perspektifi 

 
66 Özgür Yılmaz, “Karadeniz'in Uluslararası Ticarete Açılması ve Trabzon”, Journal of International Social 

Research 2/7 (2009), 372. 
67 Erdoğan Uygur, “Fransız Seyyahların Gözüyle Kafkasya”, DTCF Dergisi 57/2 (2017), 856. 
68 Uygur, “Fransız Seyyahların Gözüyle Kafkasya”, 857. 
69 Uygur, “Fransız Seyyahların Gözüyle Kafkasya”, 858. 
70 Fransa’nın ticari sirkülasyon getirisini artırmanın yanında öngörülerinin ve çalışmalarının etkisi ile 1821 

yılında Gamba Tiflis’e konsolos olarak atanmıştır. Fransızlar bu hamle ile İngiltere’yi geride bırakmak 

istemiştir. Ancak Gamba İran tüccarlarını ikna edememiştir. (Özgür Yılmaz, “19. Yüzyılda Trabzon’da Fransız 

Ticareti ve Yatırımları”, Karadeniz İncelemeleri Dergisi 8/15 (2013), 53-54) 
71 Uygur, “Fransız Seyyahların Gözüyle Kafkasya”, 858; Jean-François Gamba, Voyage Dans La Russie 

Méridionale et Particulièrement Dans Les Provinces Situées au Delà du Caucase Fait Depuis 1820 Jusqu'en 

1824, Tome Premier, Chez C. J. Trouvé, Paris: Imprimeur-Libraire, 1826. 
72 Sudan Altun, “Alexandre Dumas’ın Kafkasya Maceralarında Öteki Mekân”, Düzce Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 14 (2024), 147. 
73 Alexandre Dumas, Le Caucase: nouvelles impressions de voyage 2, Leipzing: Jules Hetzel et compagnie, 

1859; Alexandre Dumas, Kafkasya Maceraları, çev. Sedat Özden) (İstanbul: Kafkas Vakfı Yayınları, 2000). 
74 Dumas, “Le Caucase: nouvelles impressions de voyage 2”. 

122



sunmaktadır.75 Belçikalı seyyah Madame Carla Séréna’da Londra’dan yola çıkmış, 

İsveçten, Finlandiya’ya oradan da Odessa’ya varmıştır. 1875 tarihinde ise Atina’ya 

ardında İstanbul ve Kafkasya’ya doğru seyahatine devam etmiştir.76  

Laurence Oliphant’ın77 eseri 1850’lerdeki Odessa üzerine yapılan en yoğun 

İngilizce betimlerindendir. Başlı başına bir Karadeniz kıyı incelemesidir. 

Odessa’daki Rus Karadeniz donanması, liman tahkimatı, ticaret hacmi, Slav–

Yahudi–Yunan esnaf yapısı hakkında bilgi vermektedir.78 Odessa tahıl ve hammadde 

akışı açısından Karadeniz–Avrupa hattındaki başlıca çıkış kapısı olarak tanımlanır; 

rıhtım düzeni, depo/ambar kapasitesi ve gümrük-yükleme süreçlerinin 

organizasyonu limanın lojistik verimliliğini tayin ederdi. Liman-topografya ilişkisi, 

fırtına ve dalga rejimlerinin rıhtım dayanıklılığı ile gemi döngüsüne etkisi üzerinde 

durulmuş, ayrıca kent dokusu ve ticari aracı ağlarının basın dolaşımıyla kurduğu 

etkileşimde etkinliğine değinilmiştir. Bir diğer önemli liman kenti olan Sivastopol, 

donanma üssü ile kıyı tahkimatının birbirine eklemlendiği bir savunma derinliği 

modeli olarak anlatılmıştır. Sonuçta Oliphant, Sivastopol’un askerî-savunma 

kapasitesi ile Odessa’nın ticari-lojistik merkeziliğini tek bir çerçevede ele alarak 

Karadeniz’deki Rus stratejisinin iki ayağını sahadan okumaya çalışmıştır.79 Ayrıca 

Oliphant’ın Kırım ve Uzakdoğu ile ilgi metinleri incelendiğinde lojistik, tahkimat ve 

liman sistemleri gibi konuları ulusal söylemle eklemleyerek aktardığı görülür. 

Oliphant’ın söylemleri  İngiliz kamuoyu ve imparatorluk bilgi sistemlerinin 

işleyişinin öğrenilmesi açısından önemli bir kaynaktır.80 

Odessa’yı ziyaret eden bir diğer seyyah da Henry C. Barkley’dir. Tuna 

taşımacılığı üzerinde durduğu konulardandır. Karadeniz buharlı hatlarının kesiştiği 

Dobruca bölgesini betimlemesi dikkat çekicidir. Barkley eserinde altyapının teknik 

 
75 Mary Holderness, Journey from Riga to the Crimea: with some account of the manners and customs of the 

colonists of New Russia  (Sherwood: Gilbert and Piper), 1827. 
76 Uygur, “Fransız Seyyahların Gözüyle Kafkasya”, 858. 
77 1829 yılında doğmuş bir İngiliz seyyah ve yazardır. Lord Shaftesbury'nin oğludur. Babası İngiltere’de sürekli 

iş dolayısı ile dolaşmak zorunda kalan bir memurdur. Gezilerine 24 yaşından önce başlamıştır. Hristiyan 

Siyonizm’ine gönül vermiş isimdir. Kraliyet ailesinin fertleri de dahil olmak üzere üst düzeyde hükümet ve 

diplomasi çevreleriyle bağlantılıydı. (Tufan Buzpınar, “Sultan Abdülhamid Döneminde İngiliz Hıristiyan 

Siyonistler”, Eğitim Bir Sen Yayınları (2018), 117-127) 1879 yılında II. Abdülhamid ile görüşmüştür. (İbrahim 

Serbestoğlu, “19. Yüzyılda Filistin’de Yahudiler Üzerinde İngiliz ve Amerikan Himayesi”, History Studies 

4/1(2012), 496-497). 1882 yılında Hayfa’ya yerleşmiş, 1888 yılında hayatını kaybetmiştir (Buzpınar, “Sultan 

Abdülhamid Döneminde İngiliz Hıristiyan Siyonistler”, Eğitim Bir Sen Yayınları, 117-127). Oliphant gazeteci 

ve diplomatik görevli olarak 19. yüzyılın küresel siyaset ekonomisinin ince çizgilerinde dolaşan özgün bir 

figürdür; “The Russian Shores of the Black Sea” (1853) ile Karadeniz’in askeri-jeopolitik topografyası hakkında 

sahadan bilgi verirken, “Narrative of the Earl of Elgin’s Mission to China and Japan” (1859) ile Britanya’nın 

Asya siyaseti ve antlaşma rejimlerine ilişkin çarpıcı veriler sunar. (Laurence Oliphant, The Russian Shores of 

the Black Sea: And, A Journey to Katmandu. (Könemann, 1853); Laurence Oliphant, Narrative of the Earl of 

Elgin’s Mission to China and Japan (Edinburgh: William Blackwood & Son),1859. 
78 Oliphant, The Russian Shores of the Black Sea: And, A Journey to Katmandu. 
79 Oliphant, The Russian Shores of the Black Sea: And, A Journey to Katmandu, 253-270, 328-342. 
80 Andrew Lambert, “The Crimean War: British Grand Strategy” Journal of Strategic Studies 34/6 (2011), 865-

892. 

123



açıdan hazır olduğunu ancak hinterland üretim kapasitesinin, drenaj ve sıtma 

sorunlarının, ayrıca düşük sermaye yoğunluğunun liman gelişimini sınırladığını 

savunur. Etnik çeşitlilikte değindiği konular arasındadır. Romen, Türk, Tatar, Yahudi, 

Ermeni, Yunanlıları gözlemlemiştir. Batılı mühendislik ve sermaye açısından 

bölgenin “kilit açıcı” rolü üstleneceği varsayımı üzerine kuruludur. Kitap, Odessa 

gibi erken konsolide limanlarla karşılaştırıldığında Köstence’nin gecikmiş hinterland 

inşasını göstermek için değerli bir “geçiş fotoğrafı” vermektedir.81 

 

4. Köstence Limanı’ndan Yolu Geçen Bazı Seyyahlar 

Osmanlı İmparatorluğu’nun hüküm sürdüğü bölgelerde eğitime büyük bir önem 

verildiği görülmektedir. 16. yüzyılda bölgeyi ziyaret eden bir Fransız, eğitim hayatına 

ilişkin dikkat çekici gözlemler kaydetmiştir. Bu gözlemler arasında, Romanya’nın 

şehir ve köylerinde Batı Avrupa’dakilerden daha fazla sayıda okul bulunduğu yer 

almıştır. 82 Osmanlı yönetimi altındaki bölgelerde, 1512 yılına kadar eğitim dili 

incelendiğinde, konuşma dilinin Türkçe, yazı dilinin ise Osmanlıca olduğu 

anlaşılmaktadır. Ancak, 1878’den itibaren Romanya hâkimiyeti döneminde medrese 

eğitiminin giderek azaldığı ve nihayetinde sona erdiği gözlemlenmiştir. 83 

Samuelson, “Roumania Past and Present” adlı eserinde Karadeniz limanları ve 

Tuna deltası bölgelerini hem işlevsel ayrışma alanları hem de modernleşme 

göstergeleri olarak ele almıştır. Köstence, stratejik konumuna rağmen, Cernavoda ile 

bağlantılı demiryolu sayesinde erken gelişmiş fakat yeterince desteklenemeden bir 

alternatif çıkış noktası olarak tanımlanmıştır. Samuelson, liman kapasitesi ile 

hinterlandın üretim yoğunluğu arasındaki dengesizliğine dikkat çekerek bu analizi 

derinleştirmiştir.84 

Romanya’nın liman kentleri üzerine bilgi sunan kişilerden biri olan James 

Samuelson, eserinde ülkenin coğrafi yapıları üzerinde durmuştur. Romanya’nın 

nehirleri ve kıyı şeridiyle ilgili detaylara yer veren Samuelson, Romanya Krallığı'nın 

doğu ve güney sınırlarının, Dobruca bölgesi hariç olmak üzere, Prut ve Tuna 

nehirlerinin birleşim noktalarını kapsadığını vurgulamıştır. Ayrıca Cernavoda’dan 

Köstence’ye uzanan Romanya Demiryolu hattı ve güneybatıda Rusçuk’tan Varna’ya 

uzanan Bulgar Demiryolu hattı da onun dikkatini çekmiştir.85 

 
81 Henry C. Barkley, Between the Danube and Black Sea or Five Years in Bulgaria (London: John Murray), 

1876. 
82 Ali Aksu, “Romanya Müslüman Türklerinin Dini Eğitiminde Mecidiye Medresesinin Rolü”, Türkiye ve 

Romanya İlişkileri: Geçmiş ve Günümüz Bildirileri II, (Köstence: 2019), 1073 
83 Aksu, “Romanya Müslüman Türklerinin Dini Eğitiminde Mecidiye Medresesinin Rolü”, 1073 
84, James Samuelson, Roumania Past and Present (London: Longmans, Green), 1882, 3-4. 
85 Samuelson, Roumania Past and Present, 3-4. 

124



Romanya asıllı Baserya Efendi86 Osmanlı Devleti’nin son dönemindeki önemli 

siyasetçilerdendir. Romanya seyahati ismiyle bilinen ve 15 sayfadan oluşan bu gezi 

planına, güzergâh bilgileri, konaklama noktaları ve diğer detaylar eklenmiştir. 

Seyahat, denizyolu ile Bükreş'e doğru devam edilip bölgedeki önemli merkezlere 

uğranılmasını içeren bir plan ile şekillenmiştir.87 Galata’dan hareket eden bu 

yolculuğun, Köstence’ye ulaşacağı ve burada meydandaki gazinolarda kahveyle süt 

eşliğinde keyif yapılmasının ardından güzel bir yemekle devam edeceği 

planlanmıştır. Ayrıca, Köstence’nin meşhur tatil bölgesi Mamaia’da isteyenlerin 

denizin tadını çıkarabileceği bir program düşünülmüştür.88 Ancak, bu seyahatin 

gerçekten gerçekleşip gerçekleşmediği konusunda bazı tereddütler bulunmaktadır.89 

Köstence Limanı'ndan İstanbul’a yolculuk eden bir başka isim de 1874-1968 

yılları arasında yaşamış olan Nazlı Rafia Sultan’dır. Babası Hassanally Feyzhydar 

tüccar, annesi Amirunnisa Begüm ise şairlik yapan bir kişidir. Nazlı Rafia Sultan, 

ileride bir seyahat gerçekleştireceği İstanbul’da dünyaya gelmiştir. Mensubu olduğu 

Tyabji ailesi, ülkelerinde kadınların eğitim ve öğretimde öncü bir rol üstlenmiştir.90 

Seyahat, 25 Nisan 1908 tarihinde başlayıp 7 Ekim 1908 tarihine kadar sürmüştür. Bu 

yolculukta, Nazlı Rafia Begüm’e eşi Janjira Nevvabı Sidi Sir Ahmed Han eşlik 

ederken, Londra’da eğitim almış olan kardeşi Ali Asghar Bey Feyzi, kız kardeşi Atiye 

Begüm Feyzi, Serdar Sidi Hasan, Sidi Seyid, Doktor Haşim Lakhani ve bir kadın 

hizmetkâr da gruba katılanlar arasındaydı. Hindistan'ın Bombay kentinden başlayan 

yolculukta ayrıca Hindistan Bağımsızlık Hareketi’nin önde gelen isimlerinden Gopal 

Krişna Gokhale ile ünlü Hintli ekonomist, tarihçi ve aynı zamanda Hindistan Ulusal 

Kongre Partisi liderlerinden biri olan Romeş Çandar Dutt gibi önemli şahsiyetler de 

yer almıştı.91 Nazlı Rafia eserinde Türk kadınlarını sıcak ve samimi bulduğunu, 

ancak yeterince özgür olmadıklarına değinmiştir.92 

Köstence üzerinden Anadolu'ya seyahat eden Fransız gezginlerden biri de 

Fransa'nın doğu keşiflerinde görev almış Charles Texier'dir. 1833 yılında İstanbul'a, 

ardından Anadolu'ya giden Texier, burada dört yıl boyunca kalarak Osmanlı sanatı 

 
86 Mahmut Şevket Paşa Hükümeti’nde Nafia Nazırı olarak görev yapmıştır. Siyasetçi ve aynı zamanda 

eğitimcidir. İttihat ve Terakkinin etkin isimlerinden Talat Paşa ile dostluğu vardır. (Nahide Şimşir, “XX. 

Yüzyılın Başlarında Osmanlı- Romanya İktisadi İlişkileri ile İlgili Mühim Bir Teşebbüs ve Besarya. Efendi”, 

Türkiye ve Romanya İlişkileri: Geçmiş ve Günümüz Bildirileri II, (Köstence:2019), 1461.) 
87 Şimşir, “XX. Yüzyılın Başlarında Osmanlı- Romanya İktisadi İlişkileri ile İlgili Mühim Bir Teşebbüs ve 

Besarya. Efendi”, 1443. 
88 Şimşir, “XX. Yüzyılın Başlarında Osmanlı- Romanya İktisadi İlişkileri ile İlgili Mühim Bir Teşebbüs ve 

Besarya. Efendi”, 1457-1459. 
89 Şimşir, “XX. Yüzyılın Başlarında Osmanlı- Romanya İktisadi İlişkileri ile İlgili Mühim Bir Teşebbüs ve 

Besarya. Efendi”, 1461. 
90 Arzu Çiftsüren, Hindistanlı Kadın Seyyahlar Gözüyle İstanbul (Osmanlı Dönemi) (İstanbul: Demavend 

Yayınları, 2023), 17 
91 Çiftsüren, Hindistanlı Kadın Seyyahlar Gözüyle İstanbul (Osmanlı Dönemi), 18 
92 Çiftsüren, Hindistanlı Kadın Seyyahlar Gözüyle İstanbul (Osmanlı Dönemi), 19. 

125



hakkında kapsamlı bilgiler sunmuştur.93 1839 yılında seyahatine Köstence’den 

başlayan gezgin, Trabzon, Kars ve Erzurum gibi şehirlere uğramış, ardından 

Mezopotamya üzerinden İran’a ulaşmıştır. Yazar, bu yolculuğunda elde ettiği 

gözlemleri ve deneyimlerini “Description de l’Arménie, la Perse et la Mésopotamie” 

adlı eserinde derlemiştir. Bu eserde, yalnızca seyahat notlarına yer vermekle 

kalmamış, aynı zamanda çizimler ve jeoloji gibi çeşitli bilim dallarına ilişkin bilgiler 

sunarak dönemin bilimsel çalışmalarına katkıda bulunmuştur.94 

 

Sonuç 

Karadeniz’in “iç deniz” niteliği, 18. yüzyıl sonundan 19. yüzyıla uzanan dönemde 

imparatorluk rekabeti, ticaret ağları ve göç güzergâhlarının kesişimini hızlandırmış; 

Varna, Köstence ve Odessa’yı bölgesel geçiş sisteminin başlıca düğüm kentlerine 

dönüştürmüştür. Tuna Nehri düşük maliyetli bir köprü işlevi görmüş, buharlı hatlar 

ile yapılan düzenli seferler hızı artırmış; Varna–Rusçuk ile Köstence–Çernavoda 

demiryolları “nehir–demiryolu–deniz” zincirini kurarak hinterlandı limanlara 

bağlamıştır. Odessa’nın 1839’daki serbest liman statüsüne ek olarak uyguladığı 

gümrük muafiyetleri uygulamaları ile ticari hacmi büyümüş; Kırım Savaşı 

sonrasında maliyetler yeniden fiyatlanmıştır. Böylece güvenlik–ticaret ikiliği 

kurumsallaştırmıştır. 

Bu altyapısal sıçrama demografik ve kültürel dönüşümlerle eşzamanlı olmuştur; 

1774 sonrası zorunlu göçler ile 1860’lardan itibaren organize sevk süreçleri Varna ve 

Köstence’yi ana transit kapılar hâline getirmiştir. Seyahatnameler limanların fiziksel 

yeterliklerini ve hinterland bağlantılarının zayıf halkalarını teknik ayrıntılarla 

görünür kılmıştır. Montagu ve Craven oryantalist kalıpları sorgulamış; Moltke, 

Hommaire de Hell, Oliphant ve Barkley lojistik imkanların yanında tahkimat ve 

kapasite üzerine veri sunmuş; Abdürreşid İbrahim ile Evliya Çelebi seyahatleri ile 

coğrafyalar arası bağların gündelik ilişkilerini kayda geçirmiştir. Böylece bu üç 

liman, modernleşme sürecinde mal ve sermaye kadar seyyah, diplomat ve bilim 

insanı hareketliliğinin de merkezleri hâline gelmiştir. 

Varna’nın savaş ve sıhhiye merkezi işlevi, Köstence’nin beslenmemiş hinterlandı 

ve Odessa’nın serbest liman ve Rus stratejisindeki merkeziyeti, Karadeniz kapılarının 

kaderini üç etmene bağlar: deniz rejimi, altyapı faaliyetleri ve nüfus hareketlerinin 

yönü. Seyahatnameler liman tarih yazımına idari ve istatistiksel kayıtların ışığı 

altında güçlü bir tamamlayıcılık sunmuş, gelecekte göç koridorlarının tarihleri ve 

Coğrafi Bilgi Sistemi destekli karşılaştırmalı çalışmalarla bu çerçevenin 

derinleştirilebileceğini göstermiştir. 

 
93 Sevil Derin, “Charles Texier’nin İstanbul Görünümleri”, Süitder İnsan ve Toplum Bilimleri Dergisi 62 (2024), 

47. 
94 Derin, “Charles Texier’nin İstanbul Görünümleri”, 50. 

126



Genel olarak liman-kentlerinin teknik düğüm olmanın ötesinde toplumsal 

sahneler olduğu ortaya konmuş, Karadeniz’in bu kapıları, Avrupa–Asya arasında 

erken küreselleşmenin somut altyapılar, kurumlar ve insan hikâyeleri üzerinden 

nasıl kurulmuş olduğunu kanıtlamıştır. 

 

  

127



Kaynakça 

Aksu, Ali. “Romanya Müslüman Türklerinin Dini Eğitiminde Mecidiye 

Medresesinin Rolü”. Türkiye ve Romanya İlişkileri: Geçmiş ve Günümüz 

Bildirileri II (Köstence: 2019) 

Akyıldız, Ali. “Balkanlara Osmanlılardan Miras Bir Çağdaş Medeniyet Ürünü: 

Rusçuk-Varna Demiryolu”. Balkanlar'da İslam Medeniyet Milletlerarası 

Sempozyumu (Sofya: 2000), 123-145. 

Altan, Bilal. “Romanya’dan Türkiye’ye Göçler (1934-1939)”. International 

Review of Migration and Refugee Studies 3/1 (2022), 14-33.  

Altun, Sudan. “Alexandre Dumas’ın Kafkasya Maceralarında Öteki Mekân”. 

Düzce Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 14 (2024), 147-159. 

Atsız, Hüseyin Nihal. Evliya Çelebi’nin Seyahatnamesinden Seçmeler. İstanbul: 

Ötüken, 2023. 

Aygün, Necmettin. “Güney Karadeniz Yerleşimleri ile Kırım ve Çevre 

Yerleşimler Arasındaki İktisadî İlişkiler (1683-1802)”. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11/61 (2018), 221-240. 

Barkley, Henry C. Between the Danube and Black Sea or Five Years in Bulgaria. 

London: John Murray, 1876 

Buzpınar, Tufan. “Sultan Abdülhamid Döneminde İngiliz Hıristiyan Siyonistler”. 

Eğitim Bir Sen Yayınları (2018), 117-128. 

Craven, Elizabeth. A Journey through the Crimea to Constantinople. Dublin: 

1789. 

Çiftsüren, Arzu. Hindistanlı Kadın Seyyahlar Gözüyle İstanbul (Osmanlı 

Dönemi). İstanbul: Demavend Yayınları, 2023. 

Deniz, Ahmet. “Osmanlı Devleti’nin 18. yy. Kadarki Deniz Ticaretinde Liman 

Kentlerine Genel Bakış”. AVRASYA Uluslararası Araştırmalar Dergisi 

7/19 (2019), 375-389. 

Derin, Sevil. “Charles Texier’nin İstanbul Görünümleri”. Süitder İnsan ve 

Toplum Bilimleri Dergisi 62 (2024), 47-78. 

Dumas, Alexandre. Kafkasya Maceraları. çev. Sedat Özden, İstanbul: Kafkas 

Vakfı Yayınları, 2000. 

Dumas, Alexandre. Le Caucase: Nouvelles Impressions de Voyage 2. Leipzing: 

Jules Hetzel et Compagnie, 1859. 

Eyice, Semavi. “Varna ile Balçık Arasında Akyazılı Sultan Tekkesi”. Belleten 

31/124 (1967), 551-600. 

Gamba, Jean-François. Voyage Dans La Russie Méridionale et Particulièrement 

Dans Les Provinces Situées au Delà du Caucase Fait Depuis 1820 

Jusqu'en 1824. Tome Premier, Chez C. J. Trouvé, Paris: Imprimeur-

Libraire, 1826 

128

https://dergipark.org.tr/tr/pub/irmrs/issue/73124


Hanilçe, Murat - Turan, İsmail. “15. Yüzyılda Birer Seyyah Olarak Dervişler ve 

Birer Seyahatname Olarak Menâkıbnâmeler-Velâyetnâmeler: Kaygusuz 

Abdal ve Otman Baba Örnekleri”. Mavi Atlas 11/1 (2023), 37-53. 

Holderness, Mary. Journey from Riga to the Crimea: with some account of the 

manners and customs of the colonists of New Russia. Sherwood: Gilbert 

and Piper, 1827. 

İbrahim, Abdüreşşid. Alem-i Nisvan. çev: Mehmed Paksu, İstanbul: Nesil 

Yayınları, 2013. 

İnal, Buğra. 19. Yüzyılda İngilizce Yazılmış Seyahatnamelere Göre Anadolu’da 

Sosyal Kültürel ve Ekonomik Hayat. Çanakkale: Paradigma Akademi 

Yayınları, 2023. 

İnalcık, Halil. “Türkler ve Balkanlar”. Balkanlar Ortadoğu ve Balkan 

İncelemeleri (1993). 

İpek, Nedim. “Orta ve Doğu Karadeniz Limanlarındaki Ticari Limanların Kent 

Nüfusuna Etkisi (1838-1900)”. Karadeniz İncelemeleri Dergisi 1/1 (2006), 

107-121. 

Kavak, Nuri. “Osmanlı Bürokrasisinde Yer Alan Köstence Kökenli Memurlar”. 

Eurasian Academy of Sciences Social Sciences Journal 22 (2017), 1‐57. 

Kiel, Machiel. “Varna”. TDV İslâm Ansiklopedisi 42 (2012). 

Koyuncu Kara, Miyase. “Osmanlı İdaresinde Bir Balkan Şehri: Varna (1774-

1878)”. Turkish Studies 10/1 (2015), 383-418. 

Lambert, Andrew. “The Crimean War: British Grand Strategy”. Journal of 

Strategic Studies 34/6 (2011). 

Lewis, Bernard. “Doğuya Giden Bazı İngiliz Seyyahları”. Tarih İncelemeleri 

Dergisi 2/1 (1984), 245-264. 

Moltke, Halmuth von. Moltke’nin Türkiye Mektupları. İstanbul: Remzi Kitabevi, 

1999. 

Murgescu, Bogdan. “Köstence”. TDV İslâm Ansiklopedisi 26 (2002). 

Karabulut, Asuman. “İngiliz Seyyah Lady Elızabeth Craven’in Gözünden 1786 

Tarihinde Kırım”. MUTAD IV/II (2017) 

Karakulak, Mesut. “Hocabey'den Odessa'ya Bir Limanın Gelişimi”. OÜSBAD 

Ordu: 2015, 288- 318. 

Nemlioğlu Koca, Yasemin. “19. yy.da Trabzon Limanı: Seferler, Tüccarlar, 

Mallar”. OÜSBAD, 2015. 

Oliphant, Laurence. Narrative of the Earl of Elgin’s Mission to China and Japan, 

Edinburgh: William Blackwood & Sons.,1859. 

Oliphant, Laurence. The Russian Shores of the Black Sea: And, A Journey to 

Katmandu. (Könemann, 1853) 

129



Özer Ütük, Seher. Reverse Orientalism in the Turkish Translations Of Turkish 

Embassy Letters Of Lady Mary Wortley Montagu. Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014. 

Öztürk, İlker. Osmanlı İmparatorluğundan Günümüze Demiryollarını Gelişimi. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2009 

Samuelson, James. Roumania Past and Present. London: Longmans, Green, 

1882. 

Saylan, Kemal. “Bir Mültecinin Balkan İzlenimleri (1849-1851)”. History 

Studies 5/6(2013), 113-130. 

Serbestoğlu, İbrahim. “19. Yüzyılda Filistin’de Yahudiler Üzerinde İngiliz ve 

Amerikan Himayesi”. History Studies 4/1(2012) 489-502. 

Temelkuran, Tevfik - Aktaş, Necati. Evliya Çelebi Tam Metin Seyahatname. Cilt 

6, İstanbul: Üçdal Neşriyat, 1986. 

Şimşir, Nahide. “XX. Yüzyılın Başlarında Osmanlı- Romanya İktisadi İlişkileri 

ile İlgili Mühim Bir Teşebbüs ve Besarya. Efendi”. Türkiye ve Romanya 

İlişkileri: Geçmiş ve Günümüz Bildirileri II, (Köstence:2019). 

Thouvenel, Edouar. La Hongrie et la Valachie (Souvenir devoyage et notice 

historiques). Arthur Edouar Bertrand, Libraire-editeur: Paris, 1840. 

Türkyılmaz, Uğur. Hocabey/Odessa Kalesi ve Limanı. Edirne: Trakya 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2020 

Umunç, Himmet. “Doğu ve Ötekilik: İngiliz Seyahatnamelerinde Türk Kimliği 

(Lady Montagu ve Richard Chandler)”. Bilig 66 (2013), 297-314. 

Urhan, Vahit Cemil. “Kosova’ya Yapılan Çerkes Göçü ve İskânı (1864-1865)”. 

Belleten 85/304 (2021), 991-1024. 

Uygun, Süleyman. “Messageries Maritimes Vapur Şirketi’nin İstanbul’un Yolcu 

ve Eşya Taşımacılığındaki Yeri”. Büyük İstanbul Tarihi 6 (2015), 492-501. 

Uygur, Fatma. “Fransız Büyükelçi Edouard Antoine Thouvenel ve İstanbul”. TSA 

17/4 (2014), 353-378. 

Uzun, Mustafa İsmet. “Abdürreşid İbrahim”. TDV İslam Ansiklopedisi 1, (1988) 

Yılmaz, Özgür. “19. Yüzyılda Trabzon’da Fransız Ticareti ve Yatırımları”. 

Karadeniz İncelemeleri Dergisi 8/15 (2013), 39-76. 

Yılmaz, Özgür. “Karadeniz'in Uluslararası Ticarete Açılması ve Trabzon”. 

Journal of International Social Research 2/7 (2009), 359-382. 

130



8.Bölüm

Osmanlı İdaresinde Muhtarlık Teşkilatı ve 

Rumeli’deki Uygulaması: Dimetoka Örneği (1834)

Tahsin HAZIRBULAN*

Giriş

Osmanlı idaresinde şehir “Cuma kılınır ve pazar durur yer” şeklinde tarif

edilmekteydi. Osmanlı şehri kadı tarafından idare edilmekte olup subaşı ve

kethüda gibi ehl-i örf üyeleri de kadıya yardımcı olmaktaydı.1 Kadı’nın şehirde

en önemli yardımcılarından birisi de mahallelerde görev yapan imamlardı.

İmam görev yaptığı veya oturduğu mahallede kadıya karşı sorumlu olup hukuki

ve idari işlerde doğrudan muhatap alınan kişiydi.2 Gayrimüslim mahallelerinde

bu görevi kocabaşı, çorbacı ve arhont denilen kişiler yapmaktaydı.3 XIX.

yüzyılın ilk yarısına kadar kadının mahallelerdeki temsilcisi olan imamlar,

padişah beratı ile tayin edilirlerdi. Bu kapsamda imamın mahallede doğum-

ölüm kayıtlarının tutulmasından, mahalleye yerleşecek birine kefil olunmasına,

mahalleye isabet eden verginin taksim edilmesine ve tahsiline kadar önemli

görev ve sorumlulukları bulunmaktaydı.4 Gayrimüslim mahallelerinde yerine

getiren kocabaşılar ise gayrimüslim halktan başta cizye olmak üzere vermekle

mükellef oldukları vergileri toplayarak devlet ile halk arasında iletişim ve

düzenin sağlanmasında önemli bir vazife görmekteydiler.5 İmam olsun kocabaşı

olsun, bu görevlilerin kanunlar ve merkezden gelen emirler çerçevesinde kadı

tarafından kendilerine verilen görevleri sorumluluk bölgelerinde yerine

getirmeleri durumu, merkezi otoritenin şehrin en küçük idari birimi olan

mahalle ve köylere kadar nüfuz ettiğini göstermektedir.

*Dr. Öğretim Üyesi, Kırşehir Ahi Evran Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü,

thazirbulan@hotmail.com, ORCID: 0000-0001-9779-6022.
1 İlber Ortaylı, Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı Devleti’nde Kadı (İstanbul: Kronik Yayınları, 2017),

40-43.
2 Kemal Beydilli, “İmam, Osmanlı Devleti’nde İmamlık”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi

(İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/181-183.
3 DİA Komisyon, “Kocabaşı”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları,

2002),26/140; Özcan Mert, “Tanzimat Döneminde Çeşme Kocabaşları (1839-1876)”, Tarih Araştırmaları

Dergisi 23/35, (2004), 139-140.
4 İlber Ortaylı, Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi (Ankara: Cedit Neşriyat, 2017), 305-306.
5 Filiz Yaşar, “XVIII. Yüzyıl Osmanlı Taşra Bürokrasisinin Vergi Toplama İşlemlerinde Kocabaşılar”, Tarih

Araştırmaları Dergisi 42/74, (2023), 155.

131

mailto:thazirbulan@hotmail.com


 

 

Tanzimat’tan önce II. Mahmud döneminde kadının asayiş ve beledî görevleri 

elinden alınmıştır. Kadının bu şekilde fonksiyonunun azaltılması durumu, 

imamlara da yansımıştır. İmamlara yansıması iş yükü açısından olsa gerektir. 

Nitekim kadının şehir idaresindeki sorumluluğunun azaltılması ile nüfuzunun 

azalmasına rağmen, imamların muhtarlıklar kurulduktan sonra da mahalle 

idaresinde söz sahibi olmaya devam ettikleri anlaşılmaktadır.6 

 

1. Muhtarlık Teşkilâtının Kurulması 

Osmanlı İmparatorluğu’nda şehir, mahallelerden müteşekkil idari bir 

yapılanma biçimi olarak teşkilatlandırılmıştır. Klasik dönem idari sistematiği 

içerisinde şehirlerin yönetimi kadı uhdesinde bulunmaktaydı. Kadılar, görev 

yaptıkları şehirlerde beledî hizmetler, adlî meseleler, nikâh akitleri ve noterlik 

işlemleri gibi geniş bir yetki alanında birincil sorumlu konumundaydı7. Kadının 

idarî hiyerarşisi altında görev ifa eden imamlar ise mahalle, köy ve mezra gibi 

yerleşim birimlerinde devletin muhatap kabul ettiği idarî görevli 

statüsündeydiler. Tanzimat’ın ilanına kadar süregelen bu sistemde imamlar, 

mahallelerinin devlet nezdindeki muhatabı konumunda bulunmaktaydı. 

İmamların görev tanımları; mahallenin, köyün veya mezranın asayiş ve 

inzibatının temini, alkollü içki satışı yapılan mekânların tespiti, nikâh akitlerinin 

gerçekleştirilmesi, avarız ve diğer vergilerin tahsili ile mahalle sınırları 

içerisinde faaliyet gösteren fırın gibi esnaf dükkânlarının denetimi gibi geniş bir 

yelpazede şekillenmekteydi.8 

Muhtarlık teşkilatı ilk defa 1829 yılında İstanbul’da Bilâd-ı Selâse olarak 

anılan Galata, Üsküdar ve Eyüp kazalarında tesis edilmiştir. Muhtarlıkların 

ihdas edilmesindeki temel gaye, İstanbul ve taşra teşkilatında halk ile 

devlet/idareci arasındaki münasebetlerin geliştirilmesi ve bu ilişkilerin 

kolaylaştırılmasını temin etmekti.9 Muhtarlık müessesesinin öncelikle 

İstanbul’da kurulmaya başlanmasının altında yatan başlıca sebep, Yeniçeri 

Ocağı’nın ilgası akabinde meydana gelen kargaşa ortamının bir an evvel 

sonlandırılarak şehrin güvenlik düzeninin yeniden inşa edilmesi zaruretidir.10 

 

 
6 Ortaylı, Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi, 306. 
7 Ortaylı, Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı Devleti’nde Kadı,56-59. 
8 Beydilli, “Osmanlı Devleti’nde İmamlık”, 181-183 
9 Ali Akyıldız, “Muhtar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/52. 
10 Daha önce beledî hizmetlerin ve genel güvenliğin sağlanmasında Yeniçeri Ocağına bağlı subay ve 

askerlerden istifade edilmekteydi. Ocağın kapatılmasıyla birlikte İstanbul genelinde, akabinde ise taşrada 

mülkî ve malî görevlerin yerine getirilmesini kolaylaştırmak ve devamlılığı sağlamak amacıyla muhtarlık 

kurumu oluşturulmuştur. İlber Ortaylı, Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri (Ankara: TTK 

Yayınları, 2000), 108. 

132



 

 

Muhtarlık örgütlenmesinin tesisinde II. Mahmud’un takip etmiş olduğu âyanlar 

karşısında merkezi otoritenin tahkim edilmesi politikasının da mühim bir tesiri 

mevcuttur.11 Sultan, “Reform, ancak padişahın hem merkezde hem de yerel düzeyde 

tüm rakip güçleri ortadan kaldırıp iktidarı tam anlamı ile ele geçirmesi durumunda 

mümkün olur” düşüncesindeydi. Bu anlayıştan hareketle Sultan, laik yasama yapma 

hakkının gerekliliğini vurgulamaktaydı. Bu düşünce dinî bürokrasinin ikincil bir 

konuma erişmesine neden oldu. Yeniçeri Ocağının yerel güçlerin de desteğiyle 

kapatılmış olması sivil bürokrasinin etkin hâle dönüşmesine neden olurken, süreç 

içerisinde bu yapı reforma uğramıştır.12 Toplum kesimleri, yeni ihdas edilen 

muhtarlık müessesesinden memnuniyet duymuş, bu memnuniyet hâli merkezi 

idarenin söz konusu uygulamayı taşra teşkilatına da teşmil etmesine zemin 

hazırlamıştır. Arşiv vesikalarına dayanılarak yapılan araştırmalar, muhtarlık 

kurumunun 1833 senesi öncesinde Anadolu coğrafyasında tesis edildiğini ortaya 

koymaktadır.13 

Ahmed Lütfî Efendi ilk muhtarların “Der-sa’âdet ve Bilâd-ı Selâse İslâm 

mahallâtından evvel ve sânî olarak mu’teberân-ı ahâlîden iki muhtar ve reâyâ 

mahallelerinden kâhya ve muhtar nâmıyla kezâlik ikişer kimse intihâb olunup” 

ifadesiyle İstanbul’daki muhtarların seçim usulü yerine doğrudan tayin yoluyla 

görevlendirildiğini kaydetmektedir.14 Teşkilatın taşra bölgelerinde yaygınlaşmasıyla 

birlikte klasik dönemde kent ve kırsal yerleşim birimlerinin idaresinde etkin vazife 

ifa eden imamlar, Tanzimat Fermanı’nın ilânıyla birlikte mahalle ve köylerde 

yürüttükleri idarî görevlerini yeni tesis edilen muhtarlık kurumuna devretmek 

mecburiyetinde kalmışlardır. 

İntihap edilen muhtarların isimleri kadı tarafından defterlere kayıt edilmekte, 

müteakiben defter nazırına sevk edilmekte ve nihayetinde Cerîde Nezâreti’ne15 

iletilmekteydi. Muhtar olarak seçilen şahıslar ancak padişahın onayını müteakip 

 
11 Kastamonu Sancağı’na bağlı Taşköprü Kazası’nda ayanın halktan fazla vergi toplaması ve kötü davranması 

neticesinde mütesellim Mustafa Ağa yeni bir ayan seçtirmeyerek İstanbul’da ihdas edilen muhtarlık 

teşkilatının taşradaki ilk örneğini Taşköprü’de oluşturmuştur. 1833 yılında burada reayanın önde gelen ve 

sözü dinlenenlerinden iki kişiyi Muhtar-ı Evvel ve Muhtar-ı Sânî adıyla halkı temsilen tayin etmiştir. Klasik 

dönemde mahallerde uygulanan müteselsil kefillik de muhtarlık için uyarlanmış böylelikle teşkilatın reaya 

nazarında itibarı sağlamlaştırılmıştır. Akyıldız, “Muhtar”, 52. 
12 Metin Heper, Türkiye’de Devlet Geleneği (İstanbul: Doğu Batı Yayınları, 2012), 83, 84. 
13Örneğin; muhtarlığın Aksaray’ın dokuz mahallesi ve 31 adet köyünde 1830 yılında kurulduğu bazı 

çalışmalardan anlaşılmaktadır. 1834 yılında da aynı yerde İhtiyar Heyetleri’nin kurulduğu ifade edilmektedir. 

Bu durum muhtarlık kurumunun Kastamonu’dan önce farklı yerlerde de kurulduğunu göstermektedir. Nevzat 

Topal, “Aksaray Sancağı Mahalle ve Köy İdarelerinde Muhtarlık Teşkilatının Kurulması (1835)”, Gaziantep 

University Journal of Social Sciences 16/2, s.525. 
14 Ahmed Lütfî Efendi, Vak’anüvîs Ahmed Lûtfi Efendi Tarihi, Cilt 5, çev. Yücel Demirel (İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları, 1999), 872. 
151826 yılında Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılması sonrasında yeni ordu kurulma çalışmaları nüfus ve vergi 

potansiyelinin tespitini zorunlu kılmıştır. Nüfus ve emlâk sayımları sonrasında taşradan gelen defterlerin 

korunması ve çalışılması nedeniyle Cerîde Muhasebesi yerine Cerîde Nezâreti kurulmuş ve nüfus işleri 

buradan yürütülmeye başlanmıştır. Cevdet Küçük, “Cerîde Nezâreti”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993),7/409. 

133



 

 

vazifelerine başlayabilmekteydiler. Darphanede adlarına hazırlanan resmî 

mühürlerinin teslimi de bu şahısların görev başı yapmalarının işareti olarak kabul 

görmekteydi. Gayrimüslim cemaatler içerisinde de muhtarlık müessesesi farklı bir 

unvan ile yürürlüğe konulmuştur.16 Klasik dönemde din adamları veya kocabaşı, 

çorbacı gibi unvanlarla temsil edilen bu topluluklar içerisinde bulundukları 

mekânlarda itibar sahibi ve ileri gelen şahıslardan Kâhya-i Evvel, Kâhya-i Sânî 

unvanlarıyla yeni temsilciler teşkil edilmiştir. Muhtarlarda mevcut bulunan 

salâhiyet ve mesuliyetler kâhyalarda da bulunmaktaydı. Muhtarların görev müddeti 

hakkında müteaddit uygulamalar mevcuttu. Hâkim görüş, intihap edilen muhtarın 

vazifesini muvaffakiyetle icra etmesi hâlinde görevine devam ettiği 

istikametindedir. Muhtarlar arasında irtikâp, rüşvet, iltimas gibi suç teşkil eden 

fiillerde bulunanlar ve vazifesini ifa etmeyenler, mahalle ahalisinin şikâyetleri 

neticesinde görevden azledilmekte, yerlerine diğer şahıslar tayin edilmekteydi. Bazı 

muhtarlar, nüfus ve hane adedinin azlığı sebebiyle başka mahallelerin muhtarlık 

vazifelerini de ifa etmekteydiler.17 

Muhtarların mahalle sınırları dâhilinde asayişi temin etmek, vergilerin tahsilinde 

muavenet eylemek, mürur tezkerelerini18 tanzim etmek, mahalleye yeni yerleşen ve 

mahalleden ayrılan şahısların kayıtlarıyla birlikte doğum, ölüm gibi nüfus 

değişimlerini defterlere kaydetmek ve defter nazırına arz etmek gibi vazifeleri 

mevcuttu.19Muhtarlar lüzum hâsıl olduğunda Meclis-i Şer’e iştirak ederek 

mahallelerine ait problemlerin halli için mesai sarf eder, mahalleye ait gelir ve 

giderlerin kaydını tutmak gibi bürokratik işlemleri de yürütürlerdi.20 Muhtarların 

icra ettiği bu görevler yemin metinlerinde de yer almaktadır.21 Gayrimüslimlere 

tahakkuk ettirilen vergilerin tahsilinde de kocabaş/kâhya muavenette 

bulunmaktaydı.22 

 
16 Akyıldız, “Muhtar”, 52. 
17 Galip Eken, “Sivas Eyaletinde Muhtarlığın Tesisi ve Muhtarların Kimliğine Dair”, Türk Yurdu (1999-2000), 

520-521. 
18 Asayiş ve emniyet açısından mahallî idarecilere kolaylık ve ek gelir sağlayan bu uygulama ile iç göç 

önlenmek istenmiş ayrıca yeniçeri kaçaklarının takibi ve yakalanmasında kolaylık sağlamıştır. Mübahat 

Kütükoğlu, “Mürur Tezkiresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 

32/60-61. 
19 Nalan Turna, 19. YY.’den 20. YY.’ye Osmanlı Topraklarında Seyahat, Göç ve Asayiş Belgeleri Mürûr 

Tezkereleri (İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2013), 70-71. 
20 Musa Çadırcı, “Türkiye’de Muhtarlık Teşkilâtının Kurulması Üzerine Bir İnceleme”, Belleten, 34/1970, 

413-415. 
21Padişaha her halde sadakat edeceğime ve toplayacağım öşürlerde can(la) başla çalışıp, çalıp ve 

çaldırmayacağıma ve kimseden eksik ziyade almayıp on kilede bir kile öşür alacağıma ve kimseye nefsaniyet 

ve tesahüb etmeyeceğime ve toplayacağım öşrü doğru doğru muhassıl efendiye teslim edeceğime ve köylünün 

bir maslahatı oldukça doğru haber verip kimseden bir akçe kabul etmeyeceğime ve köyde mahlûl olunca kaç 

kuruş değer ise yalansız kayd vereceğime ve geride olan ihtisab akçelerini hile etmeksizin aybaşları meclise 

tamamen getireceğime ve asâkir firarileri olursa tutup zabtiye memuruna teslim edeceğime, nihayet hiçbir 

şeyde yalan söylemeyeceğime, Vallahi’l-Azim ve Billahi’l-Kerim. BOA. C.DH, nr. 3193 
22Mehmet Güneş, Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Teşkilatının Kuruluşu ve Gelişimi (1829-1864) (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi, Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2009), 57-58. 

134



 

 

1864 senesinde ihzar edilen Vilayet Nizamnamesi’nde köy ve mahallelerde 

vazife ifa eden muhtarlar ile teşkil edilen ihtiyar heyetleri hakkında yeni 

tanımlamalar ve görev sahaları belirlenmiştir. Bu nizamnameye nazaran muhtarlar 

bulundukları mevkilerde vergi tahsili ve beledî hizmetlerden mesul tutulmuş, bekçi 

ve korucuların idarî âmiri kılınmıştır. Nizamnamede ayrıca muhtarların bir senelik 

müddetle intihap edileceği ve tekrar seçilme haklarının mevcut olacağı, azillerinde 

ihtiyar meclislerinin de müessir olduğu ifade olunmuştur.23 1880 tarihli Tahsîl-i 

Emvâl Nizamnamesi’ne göre ise intihap edilecek olan muhtarların okur-yazar 

olmasının haricinde hesap işlerinden vâkıf olması gerektiği de beyan edilmiştir.24 

Tuna Vilâyet Nizamnamesi’nde muhtarların intihabına dair yeni kararlar ittihaz 

edildiği görülmektedir. Buna nazaran eyâlet merkezlerinde vali başta olmak üzere, 

hâkim, müftü, metropolit ve ileri gelenler cem olarak her iki yüz hane için bir 

muhtar intihap edilmesi kararlaştırılmıştır. Muhtar intihap edilecek şahsın 

“ömründe hiçbir cinayet işlememiş, halk nezdinden iyi ahlaklı ve dürüst olarak 

bilinen” bir kimse olması şart koşulmuştur. Sancakta ise, muhtarlıklar için her yüz 

haneye bir muhtar, kaza merkezi ve köylerde yirmi haneden elli haneye kadar bir 

muhtarın intihap edilmesi kararlaştırılmıştır.25 

 

2. Dimetoka’nın Osmanlı İdaresindeki Yeri 

Tarihi geçmişi milattan önceye uzanan Dimetoka, I. Yüzyılda Roma İmparatoru 

Trajanus tarafından Plotinopolis şehrinin kalıntıları üzerine kurulmuştur. Şehir, 

barbar istilaları neticesinde harap olduğu için Bizans İmparatoru I. Justinianos 

tarafından Kızıldeli Nehri’nin yanında yeniden inşa edilmiş, olası istilalara karşı 

şehrin etrafı surlarla çevrilmiştir. Bu nedenle şehre “Çift Surlu” anlamına gelen 

Grekçe Didymóteichon adı verilmiştir.26 Şehir, Avrupa’dan gelecek tehdit ve 

saldırılara karşı başkent İstanbul’u koruyan ileri karakol vazifesi üstlenmiştir. Aynı 

zamanda Bizans hanedanı arasında meydana gelen taht kavgaları esnasında önce 

imparator naiplerinin daha sonra da müşterek imparatorun yönetim merkezlerinden 

olan Dimetoka bu özelliğiyle başkente rakip olarak siyasi bir görev de 

üstlenmiştir.27 

 
23 Mehmet Güneş, Osmanlı Döneminde Muhtarlık ve İhtiyar Meclisi (1829-1871) (İstanbul: Kitabevi 

Yayınları, 2014), 125-128. 
24 Tülay Ercoşkun, “Muhtarlık Kurumuna İlişkin İki Belge”, TTK Belgeler, 31/35 (Ankara 2010), 49. 
25 Tülay Ercoşkun, “Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Kurumunun İşleyişine İlişkin Düzenlemeler ve 

Gözlemler”, BİLİG: Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi 60, 136. Aynı makalenin devamında muhtarlıkların 

meşrutiyet sürecine ve sonrasına kadar geçirdikleri değişikliklerden bahsedilmektedir. 
26 Machiel Kiel, “Dimetoka”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 

9/305; Besim Darkot, “Dimetoka”, Millî Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi (Eskişehir: MEB Yayınları, 

2001), 3/589. 
27 Hacer Ateş, “Bizans Kalesinden Osmanlı Şehrine: Fethinden XV. Yüzyıl Sonlarına Kadar Dimetoka”, Tarih 

Dergisi 75 (Kasım 2021), 94. 

135



Çimpe Kalesi’nin, Rumeli akınlarına üs vazifesi olmasından sonra 

Osmanlıların fetih alanına giren Dimetoka I. Murad döneminde Hacı 

İlbeyi tarafından fethedilmiş, bu tarihten 1922 yılına kadar Osmanlı hâkimiyeti 

altında kalmıştır.28 İlk dönem Osmanlı kaynaklarında şehrin fethiyle 

ilgili detaylı bilgiler anlatılmaktadır.29 Buna göre Dimetoka Kalesi, Hacı 

İlbeyi tarafından, şehrin tekfurunun ele geçirilmesi üzerine sulh yoluyla 

alınmıştır.30 Kiel, şehrin kale içerisinde bulunan gayrimüslim mahallelerinin 

varlığının bu yolla devam ettiğini ifade eder.31 Edirne’nin fethine kadar Rumeli 

yakasında başkent vazifesi gören Dimetoka’da bir saray inşa edilmiştir.32 

Edirne’nin fethiyle birlikte başkent merkezli yeni idari taksimata göre 

Dimetoka, Paşa Sancağı’na bağlı bir kaza olarak kaydedilmiştir. Süreç içerisinde 

Çirmen Livası’na bağlanan şehir daha sonra yine Paşa Sancağı’na bağlanmış, 

1864’te düzenlenen Vilâyet Sistemine göre Rumeli Vilâyeti’ne bağlı 

kalmıştır.33 XX. yüzyılın başlarında şehir Edirne Vilâyeti içerisinde Edirne 

Sancağı’na bağlı bir kaza hüviyetindedir. Uhdesinde Kulelibergos, Karacahalil, 

Karakilise ve Saltık Nahiyeleri olan kazanın köy sayısı 51’dir.34

3. Dimetoka Muhtarları Defterinin Özellikleri

1829 yılında muhtarlık teşkilatının kurulmasıyla birlikte mahalle ve köylerde

idari anlamda bir değişikliğe gidilmiş, kurum kısa süre içerisinde imparatorluk

coğrafyasında oluşturulmaya çalışılmıştır. Muhtarlık teşkilatının Dimetoka’da tam

olarak ne zaman kurulduğunu belirlemek zor olsa da bu konuyla ilgili arşivde

şimdilik tek olarak bulunan 25 Rebiyyülevvel 1250/1 Ağustos 1834 tarihli defter

yaklaşık bir tarih verilmesine katkı sağlamaktadır. Bu defter ile 1833 yılında ilk

örnekleri görülen muhtarlığın, ertesi yıl Dimetoka’da uygulamaya konulduğu

anlaşılır. Bu durumun şehrin başkente olan yakınlığı ile ilgili olduğu düşünülebilir.

Cumhurbaşkanlığı Osmanlı Arşivi’nde BOA. A. RSK.d. kodlu ve 1674 numaralı

defterde Dimetoka Kazası’nın mahalleleri ve köylerine tayin edilen imam, muhtar

ve kâhyaların isimleri kaydedilmiştir. 13 sayfadan oluşan defterde, öncelikle

Dimetoka merkezdeki Müslüman ve gayrimüslim mahalleleri, akabinde kazaya tabi

olan Müslüman ve gayrimüslim köylerinin imam, muhtar ve kâhyaları

kaydedilmiştir.35

28 Kiel, “Dimetoka”, 305.
29 Oruç Beğ, Oruç Beğ Tarihi, Haz. Necdet Öztürk, (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2007), 22.
30Mehmed Neşrî, Cihânnümâ, Haz. Necdet Öztürk, (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2008), 89-90; Hasan Yüksel

vd., Osmanlı Tarihinin Temel Kaynaklarından İlk Anonim Tevârih-i Âl-i Osman (Edirne Nüshası) (Sivas:

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları, 2021), 90.
31 Kiel, “Dimetoka”, 305.
32 Kiel, “Dimetoka”, 305.
33 Ömer Çam, TD. 54 Numaralı Tahrir Defterine (H.976/M.1568) Göre Dimetoka Kazası (Ankara: Gazi

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2010), 39-41.
34 M. Nureddin vd., Osmanlı Atlası, Haz. Rahmi Tekin, Yaşar Baş (İstanbul: OSAV Yayınları, 2003), 22.
35BOA, A. RSK. d. 1674, 1-13.

136



 

 

Defterin mukaddime kısmında Dimetoka’da muhtarlığın kurulması ile ilgili 

önemli bilgiler bulunmaktadır. Buna göre; 25 Rebiyyülevvel 1250/1Ağustos 

1834 tarihinde “Der-Saâdetde karâr-gîr olan nizâm-ı müstahseneye tatbîkan 

Edirne ve havâlîsi kazâlarında mücerrebü’l-etvâr kimesnelerden bi’l-intihâb 

muhtâr-ı evvel ve sânî itibarıyla ikişer muhtâr nasb ve ta‘yîn ve ahâlînin 

cümlesinin celb ve cem’ ile muhtarân-ı mahalle ve karyeleri ahâlîlerine ve 

imamları dahi muhtarâna ve ahâlî-i mahalliyeye vücûh-ı memleket dahi 

yekdiğerine kefil olarak taht-ı nizâma ve rabıtaya tevsîk ve idhâl olunması36“ 

ifadesinden başkentten sonra Edirne ve buraya bağlı olan yerlerde muhtar 

olarak görevlendirilecek kişilerin “mücerrebü’l-etvâr” olarak yani tecrübeli ve 

göreve lâyık kişilerden seçileceği ve bunlardan evvel ve sâni olarak iki muhtar 

tayin edileceği ve bu kişilerin birbirine kefil yapılacağı ifade edilmiştir.  

Mukaddimenin devamında Edirne’de kurulması için gönderilen emrin 

Çirmen Livası mütesellimi tarafından Dimetoka’da kurulması talebi üzerine 

“Dimetoka kasaba mahallât ve kuraları ahâlîleri celb ve cem’ ve muhtâr-ı evvel 

ve sânî itibarıyla ikişer muhtâr nasb ve ta‘yîn ve muhtarân-ı mahalle ve 

karyeleri ahâlîlerine ve imâmları dahi muhtarâna ahâlî-i mahalliye vücûh-ı 

vilâyet dahi yekdiğerine kefil olarak taht-ı nizâm ve rabıtaya tevsîk ve idhâl-i 

birle tahrir olunan defteridir37“ denilerek Dimetoka’da muhtar-ı sânî ve 

muhtar-ı evvel olarak iki kişinin tayin edilmesi, mahalle ve köy halkıyla 

imamların dahi tayin edilen imamlara kefil olması istenmiştir. 1 Ağustos 1834 

yılında kurulması talep edilen muhtarlıkların Dimetoka’da oluşturulduğu 

anlaşılmaktadır. Edirne’de ise muhtarlık 17 Haziran 1834’te kurulmuştur.38 

Defterin mukaddime kısmından hemen sonra Nefs-i Medine-i Dimetoka 

Mahallât-ı Ehl-i İslâm başlığı altında merkezde bulunan 12 müslüman 

mahallesinin imam, muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânilerinin kayıtları 

bulunmaktadır. Bundan sonra ise Mahallât-ı Ehl-i Zimmet Reâya başlığı atılmış 

ve merkezde bulunan 10 gayrimüslim mahallesinin muhtarları kaydedilmiştir.39 

Merkezde bulunan mahallelerin kaydından sonra Dimetoka Kazâsının Ehl-i 

İslâm Kurrâları başlığı altında 109 müslüman köyünün imam, muhtar-ı evvel 

ve muhtar-ı sânîler kaydedilmiştir.40 Müslüman köylerinin kaydından sonra ise 

Kazâ-i Mezbûrun Ehl-i Zimmet Reâya Kurrâlarıdır başlığı verilerek kazaya 

bağlı 56 gayrimüslim mahallesinin muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânîlerinin künye 

bilgileri belirtilmiştir.41 Selanik mahalleleri muhtarları defterinde kayıtlı 

 
36BOA, A. RSK. d. 1674, 1. 
37BOA, A. RSK. d. 1674, 1. 
38BOA, A. RSK. d. 1670, 1. 
39BOA, A. RSK. d. 1674, 1-3. 
40BOA, A. RSK. d. 1674, 3-9. 
41BOA. A. RSK. d. 1674, 9-12. 

137



 

 

kişilerin künye bilgileri nüfus defterlerinde olduğu gibi daha detaylı yazılmasına 

rağmen42 Dimetoka’ya ait mahalle ve köylerde görevlendirilen imam ve 

muhtarların künye isimleri oldukça kısa yazılmıştır.43 Bu iki örneği esas 

aldığımızda mahalleyi temsil eden kişilerin kayıtlarının ülke genelinde ortak bir 

şablon kullanılarak kaydedilmediği anlaşılmaktadır. 

 

4. Dimetoka Mahalleleri ve Muhtarları 

Osmanlı kent dokusunun fizikî yapılanmasında mahalle olgusu merkezî bir 

rol oynamaktadır. Etimolojik olarak Arapça “hall” (halel/hulûl) kökünden 

türeyen ve “bir yere yerleşmek, ikamet etmek” anlamını taşıyan mahalle 

kavramı, süreklilik arz  geçici ikametgâh alanlarını ifade etmektedir.44 

Mahallelerin ortaya çıkışında, erken dönem toplumlarının hayatta kalma 

mücadeleleri, yerleşik hayata geçiş süreçleri ve coğrafi-iklimsel faktörler gibi 

çok boyutlu dinamikler etkili olmuştur. 

Osmanlı idarî ve sosyal sisteminde mahalle, çok işlevli bir yapı 

sergilemektedir. Kent içinde örgütlü bir yaşam alanı olmasının yanı sıra, aynı 

mekânı paylaşan ve ortak sosyo-kültürel özelliklere sahip bireylerin oluşturduğu 

bir topluluk olarak da tanımlanabilir. Ayrıca mahalle, devlet nezdinde vergi 

mükellefi reayanın kayıt altına alındığı ve vergi tahsilatının temel birimi olarak 

işlev gören bir yapısal unsur niteliği taşımaktadır.45 Mahalleler, idarî merkez, 

cami ve çarşı gibi kentsel odak noktalarının çevresinde konumlanmakta ve 

Osmanlı millet sisteminin prensiplerine uygun biçimde teşkilatlanmaktadır. 

Mahalle sakinleri, karşılıklı müteselsil kefalet sistemi ile birbirine bağlanmış 

olup bu durum, merkezî otoritenin yerel düzeydeki temel denetim 

mekanizmalarından birini oluşturmaktadır.46 

Osmanlı mahallelerinde, aynı coğrafi kökenden gelen, belirli bir mesleki 

gruba mensup olan veya aynı dinî cemaate dâhil bulunan nüfusun yoğunlaştığı 

örneklerle de karşılaşılmaktadır. Bu demografik ve mesleki özellikler, 

 
42Örneğin Ahmed Subaşı Mahallesi’nde görevli imam ve muhtarlara ait bilgiler şöyle verilmiştir: İmam, 

Ahmed Efendi bin Mehmed, Kumral Sakallı, Sin 25; Muhtar-ı Evvel, Hasan bin Mustafa, Kır Sakallı, Sin 55; 

Muhtar-ı Sânî, Diğer Hasan Hoca bin Hüseyin, Siyah Sakallı, Sin 48. Bu kayıtlara göre Selanik’te görev 

yapan kişilerin fizikî özellikleri ve yaşları hakkında daha detaylı bilgiler edinilebilmektedir. Aynı durum 

gayrimüslim temsilcilerde de benzer şekildedir. BOA., A. RSK. d. 1681, 2; Tahsin Hazırbulan, “Selanikte 

Muhtarlık Kurumunun Oluşturulması: Mahalleler ve İlk Muhtarlar”, Ankara Anadolu ve Rumeli Araştırmaları 

Dergisi 5/9 (Temmuz 2024), 65-97. 
43 Bkz. Tablo 1. Dimetoka Müslüman Mahalleri ve Yöneticileri. Ek’te verilen defterin transkripsiyonundan 

köylerde de benzer bir durumun olduğu görülecektir. 
44 Ali Murat Yel - Mustafa Sabri Küçükaşçı, “Mahalle” , Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: 

TDV Yayınları 2003), 27/323. 
45 Özer Ergenç, “Osmanlı Düzeni İçinde Mahalle Hayatı”, Osmanlı Coğrafyasında Mahalle Kültürü 

Sempozyumu (Bursa: 2002), 13-14. 
46 Özer Ergenç, “Osmanlı Şehrindeki Mahallenin İşlev ve Nitelikleri Üzerine”, Osmanlı Araştırmaları Dergisi 

4/4 (İstanbul: 1984), 73; Mehmet Karagöz, “Osmanlıda Şehir ve Şehirli Mekân-İnsan-Beşerî Münasebetler 

(XV-XVIII Yüzyıl)”, Mekîn’den Mekân’a Osmanlı Şehri (İstanbul: Timaş Yayınları, 2023), 169-170. 

138



 

 

mahallelerin adlandırılma süreçlerine de yansımıştır. Örneğin, Dimetoka kent 

merkezinde yer alan Cizyedar, Pazarbeğli, Medrese, Tatarlar, Abdal Cüneyd ve 

Hisar gibi mahalleler, isimlerini ya bölgede tanınmış şahıslardan ya da öne 

çıkan mekânsal unsurlardan almışlardır. 

Dimetoka’nın merkezinde bulunan Müslüman mahallelerinin büyük bir 

bölümünün fetihten itibaren varlığını sürdüren mahalleler olduğu kayıtlardan 

anlaşılmaktadır.47 Kayıtlarda görülen farklılıklardan en belirgin olanı ise 

Dimetoka’da Kıbtilerin varlığıdır.48 Merkezde bulunan mahallelerin tamamında 

imam, muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânîlerin olduğu görülmektedir. İmam 

künyelerinde bulunan Es-seyyid, hafız muhtarlarda görülen Molla, Ağa, El-hac 

gibi unvanlar görev yapan kişinin bu özelliğe sahip olduğunu gösterir. Kıbtilerin 

temsilcilerinin de aynı zamanda “Çeribaşı” olarak nitelendirildiği yine 

kayıtlardan anlaşılmaktadır. Muhtar tayinlerinde yaş sınırlandırması olmadığı 

görülmektedir. Taşradan merkeze gönderilen görevlendirme evrakına 

bakıldığında muhtarların çok geniş bir yaş aralığına sahip olduğu anlaşılır.49 

Aynı şekilde Dimetoka’da görev yapan muhtarların da yaş aralığının çok geniş 

olduğu ileri sürülebilir. Merkezde bulunan mahallelerin kaydından sonra 

Dimetoka Kazâsının Ehl-i İslâm Kurrâları başlığa altında 109 köye ait imam, 

muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânî kaydedilmiştir.50 

Osmanlı İmparatorluğu sınırları içerisinde, farklı etnik kökenlere mensup 

Müslüman nüfusun yanı sıra, çeşitli din ve inançlara sahip gayrimüslim 

topluluklar da bulunmaktaydı. İslam hukukunun tanıdığı statü uyarınca, bu 

gruplar “zimmî” olarak kabul edilmekteydi. Gayrimüslim olarak tanımlanan bu 

topluluklar, şer‘î ve örfî hukuk çerçevesinde kendilerine tanınan haklar 

doğrultusunda; siyaset, ticaret, inanç ve kültür gibi pek çok alanda kendi dinî 

prensiplerine uygun serbestlik içerisinde yaşamlarını sürdürmüşlerdir.51 

Osmanlı Devleti’nde tebaa, etnik veya dilsel aidiyetten ziyade, dinî ve mezhebî 

kimlikler üzerinden kategorize edilmiştir. Söz konusu millet sistemi içinde yer 

alan tüm gruplar, her açıdan devlete bağlı olup, devlet de gayrimüslim tebayı 

 
47 Çam, Dimetoka Kazası, 49-70; Ateş, “Bizans Kalesinden Osmanlı Şehrine.”, 107-109; Stefan Dimitrov, 

Önder Kocatürk, “15 ve 16. Yüzyılları Boyunca Dimetoka’daki Kentsel Nüfusun Demografik Özellikleri”, 

Dünden Bugüne Batı Trakya Uluslararası Sempozyumu Bildiriler Kitabı (İstanbul: Türk Ocakları İstanbul 

Şubesi Yayını, 2016), 37-39. 
48 Detaylı bilgi için bkz: İsmail Altınöz, Osmanlı Toplumunda Çingeneler (Ankara: TTK Yayınları, 2013). 
49 Güneş, Osmanlı Döneminde Muhtarlık ve İhtiyar Meclisi, 33. 
50BOA. A. RSK. d. 1674, 3-9. 
51 Bilal Eryılmaz, “Osmanlı Devletinde Gayrı Müslim Teb’anın Yönetimi” (İstanbul: Risâle Yayınları, 1990), 

38-44; Cevdet Küçük, “Osmanlı Devletinde Millet Sistemi”, Osmanlı Ansiklopedisi (Ankara: Yeni Türkiye 

Yayınları, 1999), 4/208-216. 

139



 

 

bireysel düzeyde değil, bir cemaat olarak muhatap almış; cizye vergisi dışında 

kalan ilişkilerini topluluk temsilcileri aracılığıyla yürütmüştür.52 

Osmanlı kent örgütlenmesinde mahalle yapısı, genellikle Müslüman ve 

gayrimüslim sakinlerin ayrı yerleşim alanlarında ikamet etmeleri şeklinde 

tezahür etmiştir. Bu ayrışmada dinî ve sosyal faktörler etkili olmuştur. Bununla 

birlikte, her iki grubun bir arada yaşadığı müşterek mahalleler de mevcuttur. 

Özellikle yeni fethedilmiş bölgelerde bu tür karma yerleşimler daha yaygın 

olarak gözlemlenmektedir.53 Mahalleler arasındaki bu dönüşümün, Tanzimat 

dönemiyle birlikte değişim sürecine girdiği ifade edilebilir.54 

Gayrimüslim cemaatler, inanç ve ibadet alanındaki serbestliklerini papaz, 

haham gibi din adamları aracılığıyla temsil ettirmişlerdir. Dinî temsilcilerin yanı 

sıra, mahalle veya yerleşim birimlerinde söz sahibi, itibarlı ve nüfuzlu kişiler de 

“Kocabaşı” unvanıyla temsil görevini ifa etmişlerdir.55 “Kocabaşı” tabiri, âyân 

(seçkinler) ile eş anlamlı olup, Osmanlı coğrafyasının farklı bölgelerinde bu 

görevi yürüten kişiler için “çorbacı”, “kocabaşı” ve “arhont” gibi farklı 

adlandırmalar da kullanılmıştır.56 

Dimetoka’da 10 mahallede mukim olan gayrimüslim nüfusun temsiliyeti 

“Muhtar ve Muhbir” olarak nitelendirilmiştir.57 1860’da gönderilen bir hükümle 

Rumeli’de bulunan muhbir ve kocabaşların artık muhtar olarak adlandırılması 

ve mühürlerinin de bu unvanla olması istenmiştir.58 Dimetoka Kalesi 

dâhilindeki gayrimüslim mahalleleri, şehir teslim alınarak fethedildiği için fetih 

sırasında herhangi bir zarar görmemiştir. 1485 yılına ait tahrirde 

gayrimüslimlere ait mahalleler, “Gebran-ı Kal’a” şeklinde tek mahalle olarak 

kaydedilmiştir. Süreç içerisinde şehirde gayrimüslimlerin nüfus olarak arttığı 

mahalleler üzerinden de takip edilmektedir.59 

Defterin tutulduğu dönemde Hisar ve Yahudi mahalleleri dışında 

Müslümanlarla gayrimüslimlerin aynı mahallelerde oturdukları görülmektedir. 

Hisar ve Kuyumcu mahallelerinde muhtarlara dair kayıtların üzeri çizilmiş 

 
52 Uğur Kurtaran, “Osmanlı İmparatorluğunda Millet Sistemi”, Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8 

(2011), 62. 
53 Ergenç, Osmanlı Şehrindeki Mahallenin İşlev ve Nitelikleri Üzerine, 70-71. 
54 Stefan Yerasimos, “Tanzimat’ın Kent Reformları Üzerine”, çev. Ali Berktay, Tanzimat Değişim Sürecinde 

Osmanlı İmparatorluğu, ed. Halil İnalcık-Mehmet Seyitdanlıoğlu (İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları 

2014), 512; Onur Aydoğdu, Aziz Tuncer, “Tanzimat Sürecinin Dönüştürücü Etkisi ve Mahalle 

Muhtarlıklarının Kurulması”, Journal of Political Administrative and Local Studies 1/1 (Mayıs 2018), 94-99. 
55 DİA Komisyon, “Kocabaş”, 140. 
56 Mert, “Tanzimat Döneminde Çeşme Kocabaşları (1839-1876)”, 139-140. 
57 Muhtar ve muhbir olarak görevlendirilen kişilerin künye bilgilerinde geçen baba isimlerinin üzerlerinin 

çizildiği ve sadece görev verilen kişinin adlarının yazıldığı görülmektedir. Bkz. Tablo 2. Dimetoka 

Gayrimüslim Mahalleleri ve Temsilcileri. 
58 BOA. A.}MKT.NZD.328-98. 
59 Çam, Dimetoka Kazası, 63-70; Ateş, “Bizans Kalesinden Osmanlı Şehrine”, 107-109; Dimitrov, Kocatürk, 

“Dimetoka’daki Kentsel Nüfusun Demografik Özellikleri”, 39. 

140



olduğu için bu kişilerin defterin şerhinde “mücerrebü’l-etvâr” olarak yani

tecrübeli ve göreve lâyık kişilerden olmadığı ileri sürülebilir. Bu konuda

defterde kişilerin kayıtlarının neden çizildiği belirtilmemiştir. Buna göre Hisar

ve Kuyumcu mahallelerinin muhbir-i evvel ve muhbir-i sânîleri ile Zincirli

mahallesinin keferelerini temsil eden muhtar-ı evvel dışında diğer mahallelerde

gayrimüslimlerin temsilcilerinin olduğu kayıtlıdır.

Müslüman köylerinin kaydından sonra ise Kazâ-i Mezbûrun Ehl-i 

Zimmet Reâya Kurrâlarıdır başlığı verilerek kazaya bağlı 56 gayrimüslim 

mahallesinin muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânîlerinin künye bilgileri 

kaydedilmiştir.60 Burada dikkat çeken önemli bir husus merkezdeki 

mahalleler için “Muhbir” sıfatı kullanılırken köylerde gayrimüslimler için 

“Muhtar” unvanının kullanılmasıdır. Selânik’te gayrimüslim mahalleleri ve 

köylerinde kullanılan unvan ise “Kâhya”dır.61 Kullanılan bu unvanlarında 

tıpkı künye kayıtlarının tutulması gibi her yerde aynı olmadığı anlaşılmaktadır.

Osmanlı’da din ve mezhep yönünden karma olan mahalle ve köylerde

mukim olan halk, kendi inancına mensup kişiler tarafından temsil edilmiştir.62

Benzer bir durum Dimetoka merkez mahallelerinde ve köylerinde de

görülmektedir. Sofulu ve Derbend Karapınar köylerindeki muhtar-ı evvel ve

muhtar-ı sânîlerin üzeri çizilmiştir.63 Bu kişilerin hangi sebeple görevden

alındığı veya silindiği ile ilgili deftere ayrıntı bir bilgi bulunmamaktadır. Bunun

dışında kalan diğer gayrimüslim köylerde ise muhtarların tam olduğu

görülmektedir.

Sonuç

Osmanlı’da muhtarlık kurumu, klasik dönemde var olmayıp, 19. yüzyılda

gerçekleştirilen modernleşme ve merkezileşme hamlelerinin bir ürünüdür.

Kuruluş hikâyesi, devletin taşra yönetimini yeniden düzenleme ihtiyacına

dayanır. Muhtarlıktan önce, mahalle ve köylerin yönetiminden sorumlu kişiler

din adamlarıydı. Ancak bu sistem; merkezi hükümetin doğrudan kontrolünden

uzak olması, düzensiz ve geleneksel bir yapıya sahip olması, devletin vergi

toplama ve asayişi sağlama konusunda yaşadığı zorluklar nedeniyle daha

merkezi ve hiyerarşik bir yapıyı zorunlu kılıyordu.

II. Mahmud’un hedefi, ayanları, yerel güç odaklarını ve devlet otoritesini

gölgeleyebilecek tüm yapıları tasfiye ederek doğrudan merkezi bir yönetim

kurmaktı. Din adamları da bu bağlamda birer “yerel güç odağı” idi. Din

60BOA, A. RSK. d. 1674, 9-12.
61BOA, A. RSK. d. 1674, 9.
62 Güneş, Osmanlı Döneminde Muhtarlık ve İhtiyar Meclisi, 33.
63BOA, A. RSK. d. 1674, 9.

141



 

 

adamları, kayıt tutma, vergi tahsili veya emirleri iletme konusunda standart bir 

prosedüre tabi değillerdi. Muhtarlık ise, tüm imparatorluk genelinde aynı 

işleyen, aynı sorumluluklara sahip, standartlaştırılmış bir kurumdu. Bu, modern 

bir bürokrasinin olmazsa olmazıdır. Bir papaz, öncelikle cemaatine ve kilise 

hiyerarşisine karşı sorumluydu. Bir muhtar ise doğrudan devlet memurlarına 

(kaymakam, vali) karşı sorumluydu. Bu, devletin “aracı” kullanmadan 

vatandaşıyla doğrudan ilişki kurma çabasıdır. Böylelikle gerek başkentte 

gerekse taşrada şehirden, mezraya kadar her noktada merkezî otorite yeniden 

kurulmaya çalışılmıştır. 

Muhtarlık kurumunun doğuşu, özellikle II. Mahmut dönemine (1808-1839) 

ve onun merkeziyetçi reformlarına dayanır. Muhtarlık resmî olarak ilk kez, 14 

Kasım 1829 tarihli bir fermanla İstanbul’da kuruldu. Amacı, başkentte asayişi, 

temizliği ve vergi toplamayı daha etkin bir şekilde sağlamaktı. Bu fermanla her 

mahalle, kendi içinden bir “muhtar” seçecek ve bu muhtar, doğrudan devletin 

üst kademelerine (İhtisab Nezareti’ne) bağlı olacaktı. Muhtarlar, mahallede 

doğanları ve ölenleri kaydetmek, küçük anlaşmazlıkları çözmek, vergi listelerini 

hazırlamak ve hükümet emirlerini halka duyurmakla görevlendirildi. 

Sistemin İstanbul’da başarısı üzerine, 1833 yılında Anadolu ve Rumeli 

eyaletlerindeki şehir merkezlerinde de muhtarlık teşkilatı kurulması emredildi. 

1834 yılında çıkarılan “Men’-i Mürur Nizamnamesi” ile bu süreç hızlandırıldı. 

Bu nizamname, kişilerin seyahat ederken kendi muhtarlarından “Mürur 

Tezkeresi” almalarını zorunlu kılıyordu. Bu uygulama, muhtarların nüfus 

kayıtlarındaki merkezi rolünü pekiştirdi ve devletin vatandaşların hareketini 

kontrol etmesini sağladı. Tanzimat Fermanı ile birlikte devletin modernleşme ve 

yeniden yapılanma süreci hız kazandı. Bu dönemde muhtarlık kurumu daha da 

sistemleştirildi. Tıpkı klasik dönemdeki kethüda, kocabaş ayrımında olduğu gibi 

yeni idari sistemde de Müslümanlar için “muhtar”, gayrimüslimler için “kâhya” 

unvanları kullanılmıştır. Klasik dönemde Osmanlı mahalle/köy sisteminde 

temsilci statüsü olan imam ve papazlar görevlerini muhtar ve kâhyalara 

devretmiştir. Mahalle muhtarları ve kâhyaları bir yıllığına seçilen, meskûn 

mahallin tanınan ve sözüne itibar edilen kimselerinden oluşmuştur. 

Dimetoka’da muhtarlık teşkilatının tesisi, Osmanlı İmparatorluğu’nda 1829 

yılında başlayan idari modernleşme sürecinin taşraya intikalinin somut bir 

örneğini teşkil etmektedir. Toplam 187 yerleşim biriminde (22 mahalle ve 165 

köy) sistematik bir biçimde örgütlenen muhtarlık kurumu, merkezi otoritenin en 

ücra noktalara kadar nüfuz etme kapasitesini göstermektedir. Dimetoka 

kayıtları, muhtarlık teşkilatının tesisinde yerel özelliklerin (terminolojik 

farklılıklar, kayıt usulleri) mevcut olduğunu ancak temel amacın aynı olduğunu 

ortaya koymaktadır: Halk ile devlet arasında güvenilir aracılar vasıtasıyla 

142



sağlam bir bağ tesis etmek ve merkezi otoritenin idari kontrolünü tahkim etmek.

Dimetoka örneği, Tanzimat dönemi modernleşme politikalarının taşrada nasıl

uygulandığını ve çok dinli/millî bir toplumda temsiliyet ilkesinin nasıl

gözetildiğini gösteren kıymetli bir vaka çalışması olarak değerlendirilmelidir.

Şehirde mevcut bulunan mahalleler ile bu mahallelerde vazife gören

imamlar, muhtarlar ve kâhyaların künye malumatları sistematik bir biçimde

kaydedilmiş olması, Dimetoka’da muhtarlık müessesesinin kuruluşu hakkında

malumat veren şimdilik ilk vesikalar olması hasebiyle son derece

ehemmiyetlidir ve muhtarlık teşkilatının taşrada nasıl organize edildiğini

göstermesi bakımından mühim bir mahiyet arz etmektedir.

Dimetoka’da muhtarlığın kurulması merkezden başlamış, “Nefs-i Medine-i

Dimetoka Mahallât-ı Ehl-i İslâm” ve “Mahallât-ı Ehl-i Zimmet Reâya” başlığı

altında merkezde toplam 22 mahallenin muhtarlık teşkilatına kavuşturulması,

şehrin idari yapılanmasının modernleşme sürecine dâhil edildiğini

göstermektedir. Merkezde bulunan mahallelerin kaydından sonra “Dimetoka

Kazâsının Ehl-i İslâm Kurâları”  başlığı altında 109 köyün imam, muhtar-ı

evvel ve muhtar-ı sânîleri kaydedilmiştir. Müslüman köylerin kaydının ardından

ise “Kazâ-i Mezbûrun Ehl-i Zimmet Reâya Kurrâlarıdır” başlığı verilerek

kazaya merbut 56 gayrimüslim köyün muhtar-ı evvel ve muhtar-ı sânîlerinin

isimleri deftere işlenmiştir. Netice itibariyle Dimetoka kazasında toplam 165

köy ve 22 mahallede muhtarlık teşkilatının kurulduğu anlaşılmaktadır. Bu

rakamlar, merkezi otoritenin idari kontrol mekanizmasını en ücra noktalara

kadar yaygınlaştırma iradesini açıkça ortaya koymaktadır.

Dimetoka’nın demografik yapısı, Osmanlı toplumunun kozmopolit

karakterini yansıtmaktadır. Merkez mahallelerinde olduğu veçhile bir kısım

köylerde de Müslümanlar ile gayrimüslimlerin muhtelif bir şekilde ikamet 

ettiği görülmektedir. Ancak Dimetoka’da dikkat çeken husus, her inanç ve 

millet grubunun kendi mensupları tarafından temsil edilmesidir. Bu 

uygulama, merkezi otoritenin toplumsal temsiliyet ilkesini gözettiğini ve 

farklı dinî/millî grupların kendi iç işlerini kendi temsilcileri vasıtasıyla 

idare etmelerini sağladığını ortaya koymaktadır. Dimetoka’da 12 Müslüman 

ve 10 gayrimüslim mahallesi ile 109 Müslüman ve 56 gayrimüslim köyünün 

ayrı ayrı muhtarlarla teşkilatlandırılması, bu temsiliyet anlayışının somut bir 

tecellisidir.

Dimetoka kayıtlarından müstefid olarak devlet genelinde tutulan benzer

defterlerin muhteva ve tertip açısından farklılıklar arz ettiği de müşahede

edilmiştir. Selanik’te vazife gören muhtarların künye bilgileri nüfus

defterlerinde olduğu veçhile fizikî evsaf ve yaş malumatlarını muhtevi iken,

Dimetoka kayıtlarında yalnızca görevlilerin peder isimleriyle birlikte ilgili

şahsın ismine yer verilmiştir. Es-seyyid, Hoca, El-hac, Ağa gibi unvanlar

143



 

 

haricinde görevliler hakkında tafsilatlı bilgi kaydedilmemiştir. Bu durum 

Dimetoka’daki kayıt sisteminin daha sadeleştirilmiş bir biçimde uygulandığını 

göstermektedir. 

Dimetoka’ya mahsus bir diğer hususiyet, gayrimüslim mahallelerinde 

idarecilerin “Muhbir”, köylerde ise “Muhtar” unvanını kullanmasıdır. Bu tespit, 

muhtarlık teşkilatının taşrada tatbiki esnasında terminolojik açıdan bir 

tecanüsün henüz sağlanamadığını ortaya koymaktadır. Dimetoka örneği, 

merkezi idarenin standart bir uygulama oluşturma çabasına rağmen yerel 

uygulamalarda farklılıkların mevcut olduğunu göstermesi açısından dikkat 

çekicidir. 

Muhtar olarak intihap edilen şahıslarda aranan ehl-i arz ve itimat sahibi olma 

vasıfları nazara alındığında Dimetoka’da vazife tevdi edilen muhtarların 

mahallelerinde bu hususiyetlere haiz olarak öne çıkan isimler olduğu istidlal 

edilmektedir. Dimetoka örneği, merkezi otoritenin taşrada güvenilir ve yerel 

halkın itibar ettiği şahıslar üzerinden idari kontrol tesis etme stratejisini 

göstermektedir. 

Yalnızca merkez mahallelere değil, Dimetoka’ya tâbî olan en küçük köylere 

kadar muhtar tayini yapılması, merkezi otoritenin idari yapılanmasını en ücra 

noktalara kadar yaygınlaştırma ve merkezileşme politikasını tahkim etme 

iradesinin bir tezahürü olarak değerlendirilmelidir. Dimetoka kazasında 187 

yerleşim biriminde muhtarlık teşkilatının kurulması, Tanzimat dönemi 

modernleşme sürecinin taşra teşkilatına nüfuz etme biçimini somut olarak 

göstermesi açısından mühimdir. Bu kapsamlı teşkilatlanma, II. Mahmud 

döneminde başlayan ve Tanzimat’la devam eden merkezi otoriteyi güçlendirme 

çabalarının Dimetoka özelinde başarıyla tatbik edildiğinin açık bir delilidir. 

  

144



Kaynakça

Arşiv Belgeleri

Devlet Arşivleri Başkanlığı Osmanlı Arşivi (BOA)

Bâb-ı Âsafi Ruûs Kalemi Defterleri:

A. RSK. d. 1670, 1674, 1681.

Sadaret Mektubî Kalemi Nezaret ve Devair Yazışmaları Evrakı:

BOA. A.}MKT.NZD.328-98

.

Cevdet Dahiliye:

BOA. C.DH. nr. 3193.

Haritalar:

HRT.h. 0198, 0234A.

Araştırma Eserleri

Ahmed Lütfî Efendi. Vak’anüvîs Ahmed Lûtfi Efendi Tarihi. 5 Cilt, çev. Yücel

Demirel. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 1999.

Akyıldız, Ali. “Muhtar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/51-53.

İstanbul: TDV Yayınları, 2006.

Altınöz, İsmail. Osmanlı Toplumunda Çingeneler. Ankara: TTK Yayınları,

2013.

Ateş, Hacer. “Bizans Kalesinden Osmanlı Şehrine: Fethinden XV. Yüzyıl

Sonlarına Kadar Dimetoka”. Tarih Dergisi 75 (Kasım 2021), 91-115.

Aydoğdu, Onur - Tuncer, Aziz. “Tanzimat Sürecinin Dönüştürücü Etkisi ve

Mahalle Muhtarlıklarının Kurulması”. Journal of Political Administrative

and Local Studies 1, S.1 (Mayıs 2018), 87-112.

Beydilli, Kemal. “İmam, Osmanlı Devleti’nde İmamlık”. Türkiye Diyanet Vakfı

İslâm Ansiklopedisi. 22/181-186. İstanbul: TDV Yayınları, 2000.

Çadırcı, Musa. “Türkiye’de Muhtarlık Teşkilâtının Kurulması Üzerine Bir

İnceleme”. Belleten, C.34 (1970), 409-420.

Çam, Ömer. TD. 54 Numaralı Tahrir Defterine (H.976/M.1568) Göre Dimetoka

Kazası. Ankara: Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,

Yüksek Lisans Tezi, 2010.

Darkot, Besim. “Dimetoka”. Millî Eğitim Bakanlığı İslâm Ansiklopedisi. C.3

Eskişehir: MEB Yayınları, 2001.

145



 

 

DİA Komisyon. “Kocabaşı”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

26/140-141. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Dimitrov, Stefan; Kocatürk, Önder. “15 ve 16. Yüzyılları Boyunca 

Dimetoka’daki Kentsel Nüfusun Demografik Özellikleri”. Dünden 

Bugüne Batı Trakya Uluslararası Sempozyumu Bildiriler Kitabı, İstanbul: 

Türk Ocakları İstanbul Şubesi Yayını, 2016, 34-41. 

Eken, Galip. “Sivas Eyaletinde Muhtarlığın Tesisi ve Muhtarların Kimliğine 

Dair”. Türk Yurdu (Aralık 1999-Ocak 2000), 518-525. 

Ercoşkun, Tülay. “Muhtarlık Kurumuna İlişkin İki Belge”. TTK Belgeler, 31/35 

(Ankara 2010) 49-62. 

Ercoşkun, Tülay. “Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Kurumunun İşleyişine İlişkin 

Düzenlemeler ve Gözlemler”. BİLİG: Türk Dünyası Sosyal Bilimler 

Dergisi 60, 131-154. 

Ergenç, Özer. “Osmanlı Düzeni İçinde Mahalle Hayatı”. Osmanlı 

Coğrafyasında Mahalle Kültürü Sempozyumu, (Bursa 2002), 13-16. 

Ergenç, Özer. “Osmanlı Şehrindeki Mahallenin İşlev ve Nitelikleri Üzerine”. 

Osmanlı Araştırmaları Dergisi, 4/4, (İstanbul 1984), 69-78. 

Eryılmaz, Bilal. “Osmanlı Devletinde Gayrı Müslim Teb’anın Yönetimi”. 

İstanbul: Risâle Yayınları, 1990. 

Güneş, Mehmet. Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Teşkilatının Kuruluşu ve 

Gelişimi (1829-1864). İstanbul: Marmara Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul 2009. 

Güneş, Mehmet. Osmanlı Döneminde Muhtarlık ve İhtiyar Meclisi (1829-1871), 

İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2014. 

Hazırbulan, Tahsin. “Selanik’te Muhtarlık Kurumunun Oluşturulması: 

Mahalleler ve İlk Muhtarlar”. Ankara Anadolu ve Rumeli Araştırmaları 

Dergisi 5/9 (Temmuz 2024), 65-97.  

Heper, Metin. Türkiye’de Devlet Geleneği, İstanbul: Doğu Batı Yayınları, 2012. 

Karagöz, Mehmet. “Osmanlıda Şehir ve Şehirli Mekân-İnsan-Beşerî 

Münasebetler (XV-XVIII Yüzyıl)”. Mekîn’den Mekân’a Osmanlı Şehri, 

159-172. İstanbul: Timaş Yayınları, 2023. 

Kiel, Machiel. “Dimetoka”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/305-

308. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Kurtaran, Uğur. “Osmanlı İmparatorluğunda Millet Sistemi”. Kafkas 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 8 (2011), 57-71. 

Küçük, Cevdet. “Cerîde Nezâreti”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

7/409-410. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Küçük, Cevdet. “Osmanlı Devletinde Millet Sistemi”. Osmanlı Ansiklopedisi, 

C.4/208-216. Ankara: Yeni Türkiye Yayınları, Ankara 1999. 

146



 

 

Kütükoğlu, Mübahat. “Mürur Tezkiresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 32/60-61. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Nureddin, M.  vd. Osmanlı Atlası. Haz. Rahmi Tekin, Yaşar Baş. İstanbul: 

OSAV Yayınları, 2003. 

Neşrî, Mehmed. Cihânnümâ. Haz. Necdet Öztürk. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 

2008. 

Mert, Özcan. “Tanzimat Döneminde Çeşme Kocabaşları (1839-1876)”. Tarih 

Araştırmaları Dergisi 23/35 (2004), 139-154. 

Ortaylı, İlber. Hukuk ve İdare Adamı Olarak Osmanlı Devleti’nde Kadı. 

İstanbul: Kronik Yayınları, 2017. 

Ortaylı, İlber. Tanzimat Devrinde Osmanlı Mahalli İdareleri. Ankara: Türk 

Tarih Kurumu, 2000. 

Ortaylı, İlber. Türkiye Teşkilât ve İdare Tarihi. Ankara: Cedit Neşriyat, 6. 

Baskı, 2017. 

Oruç Beğ. Oruç Beğ Tarihi. Haz. Necdet Öztürk. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 

2007. 

Topal, Nevzat. “Aksaray Sancağı Mahalle ve Köy İdarelerinde Muhtarlık 

Teşkilatının Kurulması (1835)”. Gaziantep University Journal of Social 

Sciences, S.16/2, 524-525. 

Turna, Nalan. 19. YY.’den 20. YY.’ye Osmanlı Topraklarında Seyahat, Göç ve 

Asayiş Belgeleri Mürûr Tezkereleri. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2013. 

Yaşar, Filiz. “XVIII. Yüzyıl Osmanlı Taşra Bürokrasisinin Vergi Toplama 

İşlemlerinde Kocabaşılar”. Tarih Araştırmaları Dergisi 42/74 (2023), 

155-182. 

Yel, Ali Murat - Küçükaşçı, Mustafa Sabri. “Mahalle”. Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi. 27/323-326. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Yerasimos, Stefan. “Tanzimat’ın Kent Reformları Üzerine”. çev. Ali Berktay. 

Tanzimat Değişim Sürecinde Osmanlı İmparatorluğu, ed. Halil İnalcık-

Mehmet Seyitdanlıoğlu, İstanbul: İş Bankası Kültür Yayınları, 2014, 512-

524.  

Yüksel, Hasan - Delice, İbrahim - Karagülle, Dahiye. Osmanlı Tarihinin Temel 

Kaynaklarından İlk Anonim Tevârih-i Âl-i Osman (Edirne Nüshası). 

Sivas: Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Yayınları, 2021. 

  

147



 

 

 

Ek 1: Dimetoka Kazası Mahalleleri ve Köylerinin Muhtarları 

Bâis-i tahrir-i hurûf oldur ki; 

Der Saâdetde karâr-gîr olan nizâm-ı müstahseneye tatbîkan Edirne ve havâlîsi kazalarında 

mücerrebü’l-etvâr kimesnelerden bi’l-intihâb muhtâr-ı evvel ve sânî i’tibârıyla ikişer muhtâr nasb 

ve ta’yîn ve ahâlînin cümlesinin celb ve cem’ ile muhtâran-ı mahalle ve karyeleri ahâlîlerine ve 

imamları dahi muhtârana ve ahâlî-i mahalliyeye vücûh-ı memleket dahi yekdiğerine kefil olarak 

taht-ı nizâma ve rabıtaya tevsik ve idhâl olunması irâdesini emr-i mukaddemâ şeref-vürûd eden 

emir-nâme-i sâmi-i hazret-i sadâret-penâh-i mantuk-ı üzere sâdır ve vârid olan livâ-i Çirmen 

mütesellimi atûfetlü efendi hazretleri buyuruldu-i alîleri mucebince Dimetoka kasaba mahallât ve 

kuraları ahâlîleri celb ve cem’ ve muhtâr-ı evvel ve sânî i’tibârıyla ikişer muhtâr nasb ve ta’yin ve 

muhtâran-ı mahalle ve karyeleri ahâlîlerine ve imamları dahi muhtârana ahâlî-i mahâlliye vücûh-ı 

vilâyet dahi yekdiğerine kefil olarak taht-ı nizâm ve râbıtaya tevsîk ve idhâl-i birle tahrîr olunan 

defteridir ki ber-vech-i âtî zikr ve beyân olunur.  

Hurrire fi’l-yevmi’l-hamis ve’l-ışrin min şehr-i Rebiülevvel-i sene hamsin ve mieteyn ve elf.  

Nefs-i Medine-i Dimetoka 

Mahallât-ı Ehl-i İslâm 

Sy. Mahalle Adı İmamı Muhtâr-ı Evvel Muhtâr-ı Sânî 

2
 

Cizyedar 
Hafız Raif Efendi İbn-

i El-hac Ali 
Ali Ağa İbn-i Mustafa 

Receb İbn-i Molla 

Osman 

Kum 
Topukluzâde Esseyyid 

Hafız Mehmed Efendi 

El-hac Ahmed Ağa 

İbn-i El-hac Mehmed 

İsmail Ağa İbn-i 

Ali Efendi 

Pazarbeğli 
Hallaç Efendi İbn-i 

Veliyuddin 

Süleyman Ağa İbn-i 

Mehmed 

Mehmed Emin İbn-

i Hüseyin 

Çırçır 
Salih Efendi İbn-i 

Veli 

Mehmed Ağa İbn-i 

Hacı Hüseyin 
Şakir Ağa İbn-i Ali 

Abdal Cüneyd 
Hacı Mustafa Efendi 

İbn-i (   ) 

Mahmud İbn-i 

Veliyuddin 

Abdurrahim İbn-i 

Mustafa 

Köprübaşı 
Ali Efendi İbn-i 

Davud 

Süleyman Ağa İbn-i 

Mahmud 
Halil İbn-i Mustafa 

Tatarlar 
Mustafa Efendi İbn-i 

Ali 

Ahmed Ağa İbn-i 

Süleyman 

Arif İbn-i 

Süleyman 

Zincirli 
Hafız Evrahim Efendi 

İbn-i Mehmed 

Hafız Salih İbn-i 

Receb 

Mustafa İbn-i 

İsmail 

Medrese 
Hafız Abdullah İbn-i 

Ali 

Hamdullah? İbn-i 

Mahmud 
Ali İbn-i Mahmud 

Kuyumcu 
Abdurrahman Efendi 

İbn-i (   ) 

Molla Mustafa İbn-i 

Osman 

Osman İbn-i 

Abdullah 

Gazi Baba Taife-

i Kibtiyân 

Çeribaşı 

Kıbtiyân-ı 

Müslim der 

Mahalle-i Gazi 

Baba 

Hafız Mehmed İbn-i 

Abdullah 
Ahmed İbn-i Mustafa İbrahim İbn-i Ali 

Kuyumcu Taife-i Ali Hoca Ahmed İbn-i Ali İbn-i Hüseyin 

148



 

 

Kibtiyân 

Çeribaşı 

Kıbtiyân-ı 

Müslim der 

Mahalle-i 

Kuyumcu 

Abdullah 

Mahallât-ı Ehl-i Zimmet Reâya 

3
 

Hisar - - - 

Kuyumcu - - - 

Yahudi 

Muhbir-i evvel 

millet-i 

Yahudiyan der 

mahalle-i Yahudi 

- Ahya Todri 

Köprübaşı 

Kefere 

Muhbir-i evvel 

millet-i Rumiyân 

der mahalle-i 

Köprübaşı 

- İshat Apostol 

Arnavud - Padon Mecayil 

Abdal Cüneyd 

Ehl-i Zimmî 
- Poli Yuko 

Medrese - Yorgi Gasander 

Tatarlar - Mihal Yorgi (…) 

Pazarbeğli-i 

Kefere 
- - Hrisko 

Zincirli-i Kefere - - Dimitri 

Dimetoka Kazâsının Ehl-i İslâm Kurrâları 

3
 

Korucu Müslim Ali Hoca Mehmed İbn-i Ahmed İbrahim İbn-i (   ) 

Karaca Halil 
Hafız Hasan İbn-i 

İsmail 
İsmail İbn-i Ahmed 

Halil İbn-i 

Mehmed 

Divane Musa 
Hafız Salih İbn-i 

Abdullah 
Hasan İbn-i Ahmed 

Mehmed İbn-i 

Ahmed 

Aksakal 
Mehmed Efendi İbn-i 

Ahmed 
Mehmed ibn-i Cafer 

Musa ibn-i 

Süleyman 

4
 

Halaçlı Hafız Hasan İbn-i Ali 
İbrahim İbn-i 

Mehmed 
Halil ibn-i Mustafa 

Samodine 
Molla Ahmed ibn-i 

Musa 
Hasan ibn-i Ali 

Nurullah ibn-i 

İsmail 

Sarı Hızır Yakub ibn-i Abdullah Mehmed ibn-i Ali 
Mehmed ibn-i 

Ahmed 

Kıdhor Hasan bin Hüseyin 
El-hac Hafız Ahmed 

ibn-i Hüseyin 

Mehmed ibn-i 

Mustafa 

Ervirân Müslim Ahmed ibn-i Mehmed Halil ibn-i Ahmed 
Hüseyin ibn-i 

Mustafa 

149



 

 

Helvacı İsmail ibn-i Abdullah Mustafa ibn-i Abdi Hasan ibn-i Ahmed 

Heykelli 
Molla Ahmed ibn-i 

Mustafa 

Ahmed ibn-i 

Süleyman 

Ahmed ibn-i 

Mehmed 

Efrem 
Molla Hüseyin ibn-i 

Ömer 
Mustafa ibn-i Hasan 

İsmail ibn-i 

Abdullah 

Koğla 
Molla Ahmed ibn-i 

Ali 

Mehmed ibn-i 

Süleyman 

Abdullah ibn-i 

Mehmed 

Türkeş 
Molla Hüseyin ibn-i 

Mehmed 

Mehmed Ağa ibn-i 

Mustafa 

Ahmed Ağa ibn-i 

Halil İbrahim 

Vidin Caviti 
Molla Mehmed ibn-i 

Ahmed 

Ebubekir ibn-i 

Mehmed 

Receb ibn-i El-hac 

Ali 

At Eri 
Hafız Mehmed ibn-i 

Ali 
Ahmed ibn-i Hüseyin 

Osman ibn-i 

Hüseyin 

Zurnazen-i 

Müslim 

Molla Ali ibn-i 

Mehmed 

Mehmed Ağa ibn-i 

Ali 

Osman ibn-i 

Hüseyin 

Hisarluk 
Molla Murad ibn-i 

Yakub 
Ali ibn-i Latif 

Ahmed ibn-i 

Mustafa 

Emrudlu 
Molla Mustafa ibn-i 

Ebubekir 

Molla Ömer ibn-i 

Mehmed 

Ahmed ibn-i 

Hüseyin 

Bukradan-ı 

Müslim 

Molla Salih ibn-i 

Osman 
İsmail ibn-i Veli Ali ibn-i Ahmed 

Karagözler 
Molla Halil ibn-i 

İbrahim 
Mustafa ibn-i İbrahim 

Mehmed ibn-i 

Ahmed 

Çulcular 
Molla Mehmed ibn-i 

Hasan 
Ahmed ibn-i Hüseyin Hasan ibn-i Ali 

5
 

Alabayır 
Molla İsmail ibn-i 

Abdullah 
Hasan ibn-i Salih Ali ibn-i İbrahim 

Sipahiler Molla Ali ibn-i Memiş İbrahim ibn-i Halil Musa ibn-i Halil 

Temurlar 
Hafız İbrahim ibn-i 

Mustafa 
Halil ibn-i Mustafa 

Musa ibn-i 

Mehmed 

Ömer Viran Molla Ali ibn-i Yusuf Halil ibn-i Ali 
Hüseyin ibn-i 

Osman 

Aşağı Araklar 
Molla Ahmed ibn-i 

Hasan 

Abdurrahman ibn-i 

Ali 

Ömer ibn-i 

Mustafa 

Karabenli Halil 
Molla Ali ibn-i 

Hüseyin 
Ali ibn-i Ahmed Ömer ibn-i Ali 

Hocaköy İsmail ibn-i Hasan İbrahim ibn-i Memiş Ali ibn-i Hasan 

Timurlu 
Molla Mehmed ibn-i 

Ali 

Mustafa ibn-i 

Mehmed 

Mustafa ibn-i 

Süleyman 

Alacalar Bakiler İsmail ibn-i Mustafa Salih ibn-i Hüseyin Halil ibn-i Mustafa 

Çayır 
Molla Ali ibn-i 

Mustafa 
Mustafa ibn-i Ahmed 

Ahmed ibn-i 

Mustafa 

Güzel Gani 
Ömer Efendi ibn-i 

Hasan 
Hasan ibn-i Salih 

Hüseyin Ağa ibn-i 

Ali 

Güzel Hatib 
Molla Ömer ibn-i 

Abdullah 

Hacı Hafız Mehmed 

ibn-i Hüseyin 

Kara Hüseyin ibn-i 

Ahmed 

150



 

 

Denizkulaç 
Ömer Hoca ibn-i 

Hüseyin 

Yusuf ibn-i Hacı 

Ömer 
Mustafa ibn-i Kaya 

Baraklar 
Molla Emin ibn-i 

Ömer 
Ali ibn-i Salih 

Süleyman ibn-i 

Ömer 

Veli Ahad 
Molla Ebubekir ibn-i 

Mehmed 

İsmail Ağa ibn-i 

Mustafa 
Ali ibn-i Osman 

Karlı 
Molla Hüseyin ibn-i 

İsmail 
Osman ibn-i Yakub 

Halil ibn-i 

Mahmud 

Dereköy 
Molla İsmail ibn-i 

Hüseyin 

Hüseyin ibn-i 

Mehmed 

Mehmed ibn-i 

Hasan 

Hacılar 
Molla Ömer ibn-i 

Halil 
Halil ibn-i Mustafa 

Hasan ibn-i 

Mehmed 

6
 

Kurancılar 
Molla Osman ibn-i 

Süleyman 
Ali ibn-i Mehmed Hasan ibn-i Halil 

Oruçlar 
Molla Mehmed ibn-i 

Ahmed 

Mustafa ibn-i 

Süleyman 
Oruç oğlu Hasan 

Sultâni 
Molla Halil ibn-i 

Hasan 
Ömer ibn-i Hüseyin Emin ibn-i İbrahim 

Çal 
Molla Osman ibn-i 

Mehmed 
Mustafa ibn-i Hüseyin 

Mehmed ibn-i 

Mustafa 

Ayıkulağı 
Molla Hüseyin ibn-i 

İsmail 

Sadullah ibn-i 

Abdullah 

İbrahim ibn-i 

Mehmed 

Gedikler 
Hafız Ebubekir ibn-i 

Osman 

Hacı Halil ibn-i 

Ahmed 

Hacı İsmail ibn-i 

Hafız Hüseyin 

Mahmudlu 
Hafız Halil ibn-i 

Hasan 

Hasan Ağa ibn-i 

Mehmed 

Ahmed ibn-i 

İbrahim 

Bağlıca 
Hafız Yahya ibn-i 

İsmail 

Molla Hasan ibn-i 

Mustafa 
Memiş ibn-i Yusuf 

Yukarı Araklar 
Molla Osman ibn-i 

Ali 
Ali ibn-i Memiş Halil ibn-i Mustafa 

Topuslar ve 

Solaklar 

Molla Hüseyin ibn-i 

Veliyuddin 

Molla Ahmed ibn-i 

Osman 
Yusuf ibn-i İsmail 

Konacık 
Molla Hasan ibn-i 

Mahmud 
Hasan ibn-i Ali Hasan ibn-i Halil 

Yağmur Baba 
Molla Halil ibn-i 

İsmail 
Ahmed ibn-i İsmail Ali ibn-i Osman 

Değirmenviran 
Molla İbrahim ibn-i 

Ahmed 
Ömer ibn-i Ahmed Ali ibn-i Mehmed 

Menge 
Molla Ahmed ibn-i 

Hasan 

Mustafa ibn-i 

Mehmed 
Ali ibn-i Hasan 

Terfilli 
Molla İsmail ibn-i 

Mehmed 
Ali ibn-i Ömer 

İsmail ibn-i 

Mehmed 

Taşlık Molla Yusuf ibn-i Ali Yakub ibn-i Süleyman 
Mustafa ibn-i 

Yusuf 

Ayvalı 
Ali Efendi ibn-i 

Hüseyin 

Molla Ahmed ibn-i 

İsmail 
Ali ibn-i Halil 

151



 

 

Kalaycılar 
Molla Ömer ibn-i 

Musa 
Hasan ibn-i İbrahim 

Osman ibn-i 

Abdullah 

7
 

Mahmudlar 
Molla Mustafa ibn-i 

Mehmed 

Abdurrahman ibn-i 

İbrahim 

Sadullah ibn-i 

İsmail 

Dikili eğrek 
Molla İbrahim ibn-i 

Halil 

Mustafa ibn-i 

Mehmed 
İsmail ibn-i Hasan 

Çelebi Yaylası 
Molla Ali ibn-i 

Ahmed 
Ahmed ibn-i Hasan 

Mehmed Ağa ibn-i 

Abdullah 

Muscuk 
Molla Mahmud ibn-i 

Hasan 

Mehmed ibn-i 

Mustafa 
Hasan ibn-i Ahmed 

Hamidli 
Molla Mehmed ibn-i 

Halil 
Ali ibn-i İsmail Ahmed ibn-i Ömer 

Halil Viran 
Molla Hüseyin ibn-i 

Ahmed 

Molla Ali ibn-i 

Ahmed 

Molla Hasan ibn-i 

Ahmed 

Hacı Viran 
Molla İsmail ibn-i 

Mehmed 
Emin ibn-i Hasan Ali ibn-i Hüseyin 

Akviran-ı 

Müslim 

Molla Ali ibn-i 

Mehmed 
Mehmed ibn-i Osman 

Abdullah ibn-i 

Abdi 

Hisarköy 
Molla Halil ibn-i 

İsmail 
Mehmed ibn-i Ahmed 

Osman ibn-i 

Ahmed 

Çukuryurt 
Molla Ali ibn-i 

Mehmed 
Ahmed ibn-i Hasan 

Ahmed ibn-i 

Murad 

Rahmani 
Molla Mehmed ibn-i 

Osman 

Ebubekir ibn-i 

Mehmed 
Ahmed ibn-i Hasan 

Kulfalar 
Molla Ahmed ibn-i 

Hüseyin 
Ali ibn-i Mehmed 

İsmail ibn-i 

Hüseyin 

Yörükler 
Molla Ali ibn-i 

Mahmud 
Mustafa ibn-i Ali 

Hüseyin ibn-i 

Mehmed 

Kötekli 
Molla İvaz ibn-i 

Ahmed 
Mehmed ibn-i Hasan Halil ibn-i Mustafa 

Mihrikoz 
Molla Mehmed ibn-i 

İsmail 
Mehmed ibn-i Ahmed 

Seyid Ali ibn-i 

Hasan 

Kızılçal 
Molla İsmail ibn-i 

Hüseyin 
Molla Hasan ibn-i Ali 

İsmail ibn-i 

Süleyman 

Kızılca Müslim 
Molla Ali ibn-i 

Ahmed 
Halil ibn-i Ali Halil ibn-i Osman 

Temurciler 

Dereköy 

Molla İsmail ibn-i 

Mehmed 
İsmail ibn-i Mehmed 

Ahmed ibn-i 

Memiş 

8
 

Balcıbükü 
Molla Hasan ibn-i 

Ahmed 
Mustafa ibn-i Ahmed Hurşid ibn-i İsmail 

Gıcıklar 
Hafız Hasan ibn-i 

Ahmed 
İsmail ibn-i Mustafa 

Musa ibn-i 

Mahmud 

Göleler 
Molla Mehmed ibn-i 

Ahmed 
Mustafa ibn-i Hüseyin 

Ahmed ibn-i 

Mehmed 

Gerdeme 
Molla Hamza ibn-i 

Davud 
Ali ibn-i Mehmed 

Mehmed ibn-i 

Ahmed 

152



 

 

Tutlu Müslim İsmail ibn-i Hüseyin 
İbrahim ibn-i 

Ebubekir 

Mehmed ibn-i 

Abdullah 

Hatib Mahallesi 
Molla Ömer ibn-i 

Mustafa 
Ali ibn-i Hızır Ali ibn-i Hasan 

Tiryaki 

Mahallesi 

Molla Ömer ibn-i 

Abdullah 
Ömer ibn-i Mustafa 

Ahmed ibn-i 

Mustafa 

Karakilise-i 

Müslim 

Molla Yakub ibn-i 

Murad 

Mehmed ibn-i 

İbrahim 
Ahmed ibn-i Ali 

Karaviran-ı 

Kızıllar 
Molla Ali ibn-i Yusuf Ahmed ibn-i Cafer Hüseyin ibn-i Şerif 

Ömerler 
Molla Müslim ibn-i 

Süleyman 
Mehmed ibn-i Veli Cemil ibn-i Osman 

Şücalar 
Molla Hasan ibn-i 

İsmail 
İbrahim ibn-i Bali Ali ibn-i Süleyman 

Babalar 
Molla Veli ibn-i 

İbrahim 
Hüseyin ibn-i Yusuf 

İsmail ibn-i 

Mahmud 

Ruşenler 
Molla Ahmed ibn-i 

İsmail 
İsmail bin Veli Bali ibn-i Memiş? 

Sarpdere 
Molla Murtaza ibn-i 

Süleyman 
Süleyman ibn-i Bali 

Mahmud ibn-i 

Süleyman 

Köseler 
Molla Hüseyin ibn-i 

Cafer 
İsmail ibn-i Veli 

Ahmed ibn-i 

Mehmed 

Nesimler ve 

Köseköy 

Molla Veli ibn-i 

İsmail 
Ali ibn-i Hüseyin 

İbrahim ibn-i 

Mahmud 

Ahladcı 
Molla Murad ibn-i 

Hüseyin 
Mehmed ibn-i İsmail Ali ibn-i Cafer 

Sincanlı 
Molla Mustafa ibn-i 

Ali 

Mustafa ibn-i 

Süleyman 
Ali ibn-i Hüseyin 

9
 

Temurviran 
Molla Mehmed ibn-i 

Hasan 
Ahmed ibn-i Hasan 

Hasan ibn-i 

Hüseyin 

Kalaycı Obası Molla Ali ibn-i Sadık İbrahim ibn-i Yakub Ali ibn-i İbrahim 

Katurca Müslim 
Molla Mehmed ibn-i 

Ahmed 
Ali ibn-i Mustafa İbrahim ibn-i Halil 

Dişbudak 
Molla Mehmed ibn-i 

Ahmed 
Ali ibn-i Mustafa 

Ahmed ibn-i 

Mehmed 

Ahıryanı Pınarı 
Molla Ahmed ibn-i 

Mustafa 
Ali Ağa ibn-i Ahmed Ali ibn-i Hüseyin 

Derbend Müslim 
Molla Himmet ibn-i 

Halil 
Mustafa ibn-i İbrahim 

Ahmed ibn-i 

Mustafa 

Hisarbeğli 
Molla Hüseyin ibn-i 

Ahmed 
Hasan ibn-i Ömer 

Ahmed ibn-i 

Hüseyin 

Hacı Ali Müslim 
Molla Ali ibn-i 

Ahmed 

Mehmed ibn-i 

Mustafa 
Ali ibn-i Hüseyin 

Çekimli 
Molla Yusuf ibn-i 

Mustafa 
Ali ibn-i İsmail Halil ibn-i Hasan 

Subaşı Molla Mehmed ibn-i Ahmed ibn-i Mustafa Halil ibn-i 

153



 

 

Hafız Süleyman 

Abdullah 
Molla Hasan ibn-i 

Yusuf 

Hacı Hüseyin ibn-i 

Ahmed 
İbrahim ibn-i Ali 

Çavuşlu 
Molla Mehmed ibn-i 

Mustafa 
Halil ibn-i İbrahim 

Hüseyin ibn-i 

Mahmud 

Sülemişler 
Hacı Mehmed ibn-i 

Ömer 

Hacı İbrahim ibn-i 

Ömer 
….. ibn-i Ali 

Lütfi Paşa 
Hacı Ahmed ibn-i 

Mehmed 

Mustafa ibn-i 

Süleyman 

İsmail ibn-i 

Ebubekir 

Uğurlu 
Molla Ahmed bin 

Hüseyin 
Ali ibn-i Hüseyin 

Hüseyin ibn-i 

Mustafa 

Kazâ-i Mezbûrun Ehl-i Zimmet Reâya Kurrâlarıdır 

9
 

Sofulu - Anastat veledi İlya Dimitri veledi Yani 

Derbendi Kara 

Pınarı 
- ( …)  veledi (…) 

Dimitri veledi 

Kiryan? 

1
0
 

Katurca - 
İstevyanis veledi 

Ostoviyo 

Demir veledi 

Roşko 

Yanviran - Niko? veledi Todori 
Poldiron veledi 

Niko 

Başkilise - 
Angeli veledi 

Todorani 

Mihal veledi 

Atanas 

Karakilise-yi 

Kefere 
- Mihal veledi Dimitri Tdolfo  ve İstemat 

Kayacık - Pavli veledi  Tdolfo 
Mihal veledi  

İstaliko 

Derbend-i Kebîr - 
Yuhanna veledi 

Ustuyan 
Yorgi veledi Petko 

Derbend-i Sagîr - İstaliko veledi Dimo İsladi veledi Yorgi 

Soğanlık-ı Balâ - Vasil veledi İstaban 
Yorgi veledi 

Ustovyo? 

Soğanlık-ı Zir - İvan veledi Dimitri 
Kostandin veledi 

Petko 

Mandriçe - Hristo veledi Dimitri 
Hristo veledi 

Ustuyan 

Gökçepınar - Angeli veledi İvan 
Ustuyan veledi 

Kosta 

Akalan - (…) veledi Konstantin 
İskarlat veledi 

Dimitri 

Çekirdekli - Hafraki veledi Yani 
Musko veledi 

Hırsafi 

Plaven - 
Yorgaki veledi 

Tenkli? 
Toldi veledi Dimo 

Ilıca - Tohar veledi Braslive 
Hristo veledi 

Todori 

Alaca Orta - Yani veledi Dimo 
Malfrat veledi 

Dimitri 

154



 

 

Drabeşte - Ustuyan veledi Mişo 
İstanbuli veledi 

Dimitri 

Balcılar - Kiryaki veledi İsladi 
Tanaş veledi 

Malyonit? 

1
1
 

Ketenlik - İstadol veledi (…) 
Dimitri veledi 

Kostandin 

Kaba Ağaç 

Arnavud 
- Petro veledi Ustuyan 

Paraskev veledi 

Yani 

Hoğla-i Kefere - Marlo veledi Nikola İstarci oğlu Ayo 

Karatepe - Raiç veledi Manol 
Todori veledi 

İstarhi 

Papaz Karyesi - Yorgi veledi İstefo 
Ustodor veledi 

Todori 

Erviran Kefere - İslado veledi Ustuyo 
Todori veledi 

Yorgi 

Bukradan Kefere - Kolo veledi İvan 
Bitalod? veledi 

Dimitri 

Zurna-zen kefere - Yitaki veledi Arhondi 
Kostandin veledi 

İstamol? 

Kozluca - 
Hristoki veledi 

Pardeşi? 

Kostandin veledi 

Yorgi 

Kaysedur Kefere - 
Sarnodi? veledi 

Anastas 

Kostandin veledi 

Maldi 

Hacı Ali Kefere 

Karyesi 
- Hristo veledi Kiro 

Nedliko veledi 

Velko 

Çalı - Sotir veledi Musko 
Papas veledi 

Kostandin 

Dölge - Zişo veledi Yorgi 
Nikola veledi 

Apostol 

Tokmak - 
Kostandin veledi 

Hristo 

İskarlat veledi 

Yorgi 

Amidli - Todori veledi Vaman? Yorgi veledi Yorgi 

Çaşnigir - Binalot veledi Yorgi Dimo veledi ? 

Çobanlı - Nikola veledi Yani 
Lanbu? veledi 

Hristo 

Akpınar - Kosta veledi Dimo 
Malgret veledi 

İstelid? 

1
2
 

Canbazlar - Anastas veledi Kosta 
Dimitri veledi 

Yorgi 

Kızılcık - Dimo veledi Paraskev 
Dimitri veledi 

Kostandin 

Karlı - Sotir veledi Estrahi? 
Boyhirof? veledi 

Yorgi 

Kireç Arnavud - Kosta veledi Dimo Todos veledi Rakel 

Korucu Kefere - Tanaş veledi İrami? Paskal veledi (…) 

Kadı Giran - Durso veledi Papa Kostandin veledi 

155



 

 

Panaldit? Lanyo 

Parangı - Todos veledi Musko 
Andre veledi 

Bitalot? 

Kara Benli - Radi veledi Ustunyo 
Paraskev veledi 

İrla 

Kapucu - Hristo veledi Mihalaki Atnas veledi Yorgi 

Saltık - Girpas veledi Dimitri İstat veledi Hristo 

Mandıra - (…) veledi Yorgi 
Zafrani? veledi 

İgor? 

İynecik - Doli veledi Kostandin 
Paraskev veledi 

Hristo Deli 

Yılgar?/Bulgar? - Kosta veledi İstavraki Vasil veledi Yani 

Ömer viran 

kefere Mahallesi 
- Dimo veledi Yorgi Hristo veledi Yorgi 

Tuğlu Kefere 

Mahallesi 
- (…) veledi Dimo Yorgi veledi Dimo 

Akviran Kefere 

Mahallesi 
- (…) veledi Raçev 

Raçev veledi 

Manol 

Sarı Hafız Kefere 

Mahallesi 
- İstaki veledi Dino Kosta veledi Dimo 

Çarşı Kefere 

Mahallesi 
- Yani veledi İstefat 

Kostandin veledin 

Yorgi 

? 

Mühür 

 

  

156



 

 

Ek 2: Dimetoka Mahalleri ve Köylerine Tayin Edilen Muhtarların Defteri 

 

157



 

 

Ek 3: Dimetoka’nın Müslim ve Gayr-ı Müslim Nüfusu 

 

  

158



 

 

Ek 4: Dimetoka Haritası 

 

159




	Önsöz ve Editörler
	Arzu Şahin 19. Yüzyılda Silistre Sancağı’nın İktisadi Hayatına Dair Bazı Tespitler
	Ayla Efe Yıl Rumi 1276 Varna Masraf Kaydından Yansıyan Bir Sancak Panoramasına Yönelik Tespitler
	Mehmet İnbaşı Prizren Sancağı ve Yönetimi (1750-1800)
	Nazenin S. Güler Manastır Şer’iyye Sicillerinde Korumaya Muhtaç Çocuklar İçin Vasî Tayininde Cinsiyet Faktörü ve Kadının Konumu Hukukî ve Sosyal Dinamikler Üzerine Bir İnceleme (1640-1731)
	NİHAL ESEN Arnavutluk’ta Latin ve Arap Harfleri Tartışmaları Çerçevesinde Osmanlı Devleti’nin Eğitim ve Kimlik Politikaları (1908–1912)                                              
	Rahman Şahin XVII. Yüzyıl Başlarında İlbasan’da Aileye Dair Bir İnceleme- Rahman ŞAHİN
	Seda Yılmaz Vurgun Karadeniz’in Kapıları Varna Köstence ve Odesa’ya Yolculuk Eden Belli Başlı Seyyahlar 30.11.2025
	Tahsin Hazırbulan Osmanlı Devleti’nde Muhtarlık Teşkilatının Kurulmasına Rumeli Coğrafyasından Bir Örnek-Dimetoka

